


Los autores cldsicos de la sociologia ya habian con-
cedido un lugar de especial relevancia a la sociologia
de la religion en el contexto de la teoria social y, sobre
todo, en los estudios consagrados a la sociedad moder-
na, supuestamente ajena a lo religioso. Esta orientacién
fue retomada y reelaborada por Niklas Luhmann en
esta obra péstuma —continuacién de sus volimenes
sobre la ciencia, el arte, el derecho y la economia—, en
la que trabajaba poco antes de su muerte. La religion es
aqui descrita como un sistema de comunicacién autd-
nomo en el seno de la sociedad moderna empleando
conceptos que destacan la codificacion binaria de su
comunicacién mediante la distincién entre inmanencia
y trascendencia: «Puede decirse que una comunicacién
es religiosa siempre que contempla lo inmanente bajo
la perspectiva de la trascendencia». El sugerente ana-
lisis de Luhmann contribuye a una valoracion sobre la
situacion y el futuro de la religion en el mundo contem-
poraneo.



La religién de la sociedad



I#

ganzl1l912

La religién de la sociedad
Niklas Luhmann
Edicién de André Kieserling

Traduccién de Luciano Elizaincin

T R O T T A



La edicién de esta obra ha contado con la ayuda de Goethe-Institut

€OLECCION ESTRUCTURASY PROCESOS
Serie €iencias Sociales

Titulo original: Die Religion der Gesellschaft

© Editorial Trotta, S.A., 2007
Ferraz, 55. 28008 Madrid
Teléfono: 91 543 03 61

Fax: 91 543 14 88

E-mail: editorial@trotta.es
http://www.trotta.es

© Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 2000

© Luciano Elizaincin, 2007

ISBN: 978-84-8164-896-6
Depésito Legal: M. 12.772-2007

Impresiéon
Fernandez Ciudad, S.L.



ganzl912

CONTENIDO
Capitulo 1. La religiéon como forma de sentido.........ccecuveeeuereveernvuennes 9
Capitulo 2. Codificacion.......cocuevuerreerierirnienieneereeetest et seeeeeseeeaeens 49
Capitulo 3. La funcién de la religion ........cceeveeveeevierceeneenenseeneesneennes 101
Capitulo 4. Dios, fé6rmula de contingencia 129
Capitulo 5. La diferenciacién de la comunicacién religiosa................. 163
Capitulo 6. Organizaciones religiosas .......ccecoeeeeereieereieeenneeeneenneennns 197
Capitulo 7. La evolucién de la religion 217
Capitulo 8. Secularizacion .........cceccveeeeeieereiieeeniieeeeteeeceeeeeseeeeeanes 241
Capitulo 9. AutodeSCripCion ......cecueeereereveerseereieeieeeeseeenseeeseeesseesseeennee 277
NOLA del ditOr .......c.cueneenieiniiiiiiiictetecte et 309
Indice de TMALETIas...........ceeeeeeeeereerrese s 311



Capitulo 1

LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

¢En qué reconocemos —esta pregunta debe plantearse y contestarse
previamente— que en determinados fenémenos sociales se trata de re-
ligién?

Para un creyente esta pregunta acaso carezca de sentido. El puede
sefialar aquello en lo que cree y atenerse a ello. Podria negar que la de-
nominacién de religién le aporte algo. Podria hasta incluso rechazarla
por ver en ella una clasificacién de fenémenos que lo encierra en una
categoria con otros estados de cosas, cuya credibilidad desestimaria. El
concepto de religién parece ser entonces un concepto cultural, un con-
cepto que implica tolerancia.

Para otros, que no creen o no creen en todo lo que quieren de-
signar con el concepto de religion, o, finalmente, para todos los que
desean comunicarse sobre la religién sin tener que fijar en ese mismo
contexto su fe, se plantea, sin embargo, el problema del concepto, del
alcance conceptual, de la delimitacién conceptual. Aqui no ayudan hoy
ni la solucién «ontolégica» ni la «analitica». En la tradicién ontolégica,
el problema ni siquiera hubiese existido, ya que para ella aquello en lo
que consiste la religion emana de la esencia de la religion, y luego, si
fuese necesario, habria que reconocer los errores y eliminarlos —como
puede verse, un enfoque cognoscitivo cercano a la fe—. El analitico, en
cambio, reclama la libertad de determinar por si mismo el alcance de sus
conceptos, ya que para él solamente los juicios pueden ser verdaderos,
no los conceptos. El analitico choca, sin embargo, con el problema de la
limitacién de su arbitrariedad (que se le concede metodolégicamente),
problema que no se ha dejado resolver (y mucho menos por medio de

9



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

lo «empirico»). Si el ontélogo opera desde un lugar muy cercano a la
religidn, el analitico lo hace desde muy lejos. Lo mis errado aqui seria
buscar una solucién qitil en algin lugar del «justo medio». Dos solucio-
nes (para nosotros) iniitiles no nos ofrecen el mis minimo punto de
apoyo para una mediacién.

Si uno busca respuestas en un plano un poco mis concreto, enton-
ces pueden distinguirse una respuesta sociolégica (Emile Durkheim) y
una fenomenoldgica (Rudolf Otto)!. Pero en este momento no nos inte-
resa lo que dicen, sino c6mo trabajan.

Durkheim? describe la religién como hecho moral (y, con ello, so-
cial). Mis alld de la moral y la religién, la sociedad se crea a si misma
como aquella trascendencia que ya no puede rogar a un Dios cuya fac-
ticidad es controvertida.

Como hecho moral, la religién se encuentra doblemente determi-
nada: por un momento del deseo (désir), por tanto del aprecio, y por
una sancién que limita lo permitido (sacré). Puede verse que la moral,
y junto con ella la religién, surgen por medio de un doble proceso de
extensién e inhibicién. A la base se encuentra una especie de autoli-
mitacién que se une al mismo tiempo a formas que como la unidad,
la tension stabilisée, se vuelven capaces de operar. Imponen entonces
respeto sobre el trasfondo de la intolerable posibilidad de que su uni-
dad pueda volver a disolverse en la diferencia. La especificidad formal
(Formenspezifik) de la religién surge sobre este fundamento por medio
de la diferenciacion sagrado/profano. Por tanto, mientras que la moral
se encuentra determinada por una diferenciacién en la que ambos lados
se desafian reciprocamente, la religién se caracteriza por una relacién
excluyente. En ambos casos, el concepto apunta a la sociedad como
sistema omnipresente. Algo asi también vale para la religién, cuando no
se hace descansar todo en lo sagrado como tal, sino también en el lugar
en el que se produce la diferencia sagrado/profano. Esto significa: la
sociedad diferencia a la religién en la medida en que delimita su 4mbito
como sacrum frente a todo aquello que no puede denominarse de esta
manera. Pero Durkheim no ve en la distincién misma la forma de la reli-
gién, sino que busca en el 4mbito de lo sagrado formas especificamente

1. Para el contexto sociolégico contemporineo cf. V. Krech y H. Tyrell (eds.), Reli-
gionssoziologie um 1900, Wiirzburg, 1995; para el siguiente desarrollo de la sociologia de
la religién, H. Tyrell, «Religionssoziologie»: Geschichte und Gesellschaft 22 (1996), pp.
428-457.

2. Véase como obra principal de Durkheim Les formes élémentaires de la vie reli-
gieuse: Le systéme totémique en Australie, Paris, 1968 [Las formas elementales de la vida
religiosa, Alianza, Madrid, 2003]. Cf. ademis, sobre todo, «Détermination du fait moral»,
en Id., Sociologie et Philosophie, Paris, 1951, pp. 49-90.

10



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

religiosas. (Nos atenemos a esto, porque éste es el punto en el que nos
separaremos de Durkheim.)

Algo similar es vilido para la sociologia de la religién de Max We-
ber. Weber evita fijar conceptualmente la esencia de la religion y se
contenta, como punto de partida, con el interés por las «causas y efectos
de un determinado tipo de actuar comunitario»® (lo que naturalmente
significa que en esta pregunta uno no puede fijar algo, sino que se debe
observar lo que la gente considera que sea la religion). El problema para
Max Weber radicaba en la cuestién acerca de cémo el actuar humano
esti provisto de sentido cultural y cémo puede entenderse de esta for-
ma. De esta cuestién se derivaba para él la pregunta acerca de cémo es
posible que otros 6rdenes de vida, por ejemplo la economia o el erotis-
mo, adoptasen esta funcién para cada uno de sus 4mbitos. La religién
misma parte de la distincién entre estados cotidianos y extra-cotidianos
y encuentra diagnosticada en estos tltimos una necesidad de formas
(Formenbedarf) que recubre al mundo con significados religiosos suple-
mentarios; luego, dentro de estas proliferaciones, genera una necesidad
de racionalizacién (Rationalisierungsbedarf) propia*. También Georg
Simmel realiza una distincién al comienzo —aqui entre «religioide» y
religion—, que, del lado de la religion, posibilita poner de relieve for-
mas de elevacién a través de la delimitacién®. La teoria de la religién de
René Girard se atiene igualmente a una doble estructura de expansién
y limitacién. Esta teoria parte del supuesto de que el deseo se enreda
a si mismo en un conflicto mimético y que por eso mismo provoca
la intervencién de interdits religiosos que, por ser limitantes, aparecen
como religién®. Debe ser simbolizado el mismo conflicto mimético, la
peligrosa paradoja de que se lucha porque se posee el mismo deseo, y
esto sucede bajo la forma de una victima propiciatoria.

En esta enumeracién no estamos tratando de discutir conocidos
conceptos de sociologia de la religién, ni mucho menos de ser exhausti-
vos. En este momento se trata de buscar ejemplos para la puesta en acto
de la pregunta éen qué puede reconocerse la religién? Evidentemente se

3. Asi en Wirtschaft und Gesellschaft, citado segiin la 3.? ed., Tiibingen, 1948, vol.
I, p. 227 [Economia y sociedad, FCE, Madrid, 1993].

4. Para un breve resumen, véase el capitulo de sociologia de la religién en Wirt-
schaft und Gesellschaft, cit., pp. 227 ss.

5. Cf. G. Simmel, «Zur Soziologie der Religion»: Neue Deutsche Rundschau 9
(1898), pp. 111-123; Die Religion, Frankfurt a.M., 1912.

6. Cf.R.Girard, La violence et le sacré, Paris, 1972 [La violencia y lo sagrado, Ana-
grama, Barcelona, 1983]; Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris, 1978
[El misterio de nuestro mundo. Claves para una interpretacién antropolégica, Sigueme,
Salamanca, 1982].

11



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

no puede conducir al desplazamiento del problema teérico por medio
de la intuicién fenoménica. La paradoja de lo sagrado es el comienzo y
final del anélisis. Pues seguimos teniendo el problema: éc6mo distingue
un observador la religiéon de manera tal que pueda valer también para
otros observadores y que pueda diferenciarse de las simples posturas de
fe (ide las que se trata!)?

Generalmente, el concepto tradicional de religién, concepto que
también sigue la sociologia, se basa en una relacién con el ser personal
del hombre?'3. Pero de esta manera se ata, si no quiere perder inteligibi-
lidad y plausibilidad, a aquello que se dice, siempre y en todas partes,
de los hombres; o al menos debe mantenerse en contacto con ello. Esta
tradicién «<humanista» se compromete a si misma por medio de la varia-
cién de aquello que quiere que se entienda como «<hombre», y mds atn
por el hecho de que debe contar con una multiplicidad de ejemplares
muy diferentes de la especie <hombre», resultando muy dificil ser justo
con cada hombre individual en la construccién del concepto.

Si esta definicién humanista del concepto de religién es dudosa,
mucho mis lo serd la reduccién de la religién a un fenémeno de la
conciencia. La conciencia sirve a la exteriorizacién (idebido a ello: fe-
némeno!) de los resultados de operaciones neurobiolégicas y con ello a
la introduccién de la diferencia entre autorreferencia y heterorreferen-
cia en el pilotaje de la experiencia y el actuar humanos. Pero la religién
también debe cuestionarse esta diferencia en relacién a su sentido mis-
mo, o sea, debe ser capaz de concebir la unidad de esta diferencia como
el origen de su capacidad de otorgar sentido. Esta diferencia no es una
mera capacidad reflexiva de la conciencia; pues esto significaria a su vez
transformar el ego (Selbst) de la conciencia en «objeto» y subsumirlo
bajo conceptos como alma, espiritu, persona, para tratarlo como una
cosa. Con el esquema de la conciencia (sujeto/objeto, observador/cosa
observada) no se comprende bien la religién, ya que ella habita a ambos
lados de esta diferencia.

En este centrarse en el hombre radica el motivo de que la sociologia
clésica de la religién no trate sobre la comunicacién (o que a lo sumo lo
haga de una forma muy exterior). Este déficit (si es que efectivamente
es uno) sera nuestro punto de partida para una nueva descripcién de la
tarea de una teoria sociolégica de la religién. Pretendemos, dicho de
otro modo, sustituir el concepto «<hombre» por el concepto «comuni-
cacién» y con ello la teoria de la religién antropolégica tradicional por
una teoria de la sociedad. De la pregunta acerca de qué ventaja reporta

13. Cf. K. Nishitani, Was ist Religion?, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1982.

14



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

esto nos ocuparemos detalladamente en los pr6ximos capitulos. En este
momento solamente se trata de indicar la radicalidad de este cambio de
las metéaforas, de esta nueva descripcién.

En los intentos comentados hasta ahora por encontrar una respues-
ta a la cuestién de la esencia de la religién se muestran tendencias que
amenazan con destruir su propio marco. Se revelan, como podria decir-
se con Jacques Derrida o con Paul de Man, como «deconstruibles». Son
textos que socavan su meta declarada. Esto es vilido sobre todo en rela-
cién a los recursos clésicos de la 16gica y de la teoria del conocimiento.
La sociologia de la religion trata a las religiones como hechos sociales o
como formas sociales con la pretensién de poder suministrar una des-
cripcién que no se encuentre atada a la religion. Pero écuil es el lugar
que ocupa esta descripcién y cuil es su verdad en una sociedad que
libera a la religién de las ataduras de la l6gica y de la teoria del cono-
cimiento a fin de posibilitarle la generacién de meras formas? La feno-
menologia de la religién debe presuponer una premisa teérico-trascen-
dental si no quiere simplemente confundir «fenémenos» con «hechos»
y si no quiere malentender la paradoja de la «inter»subjetividad con la
interobjetividad. Pero al mismo tiempo, existen en la misma sociedad
religiones que por su parte hablan del «sujeto», que ponen en cuestién
su autocerteza trascendental y que intentan reaccionar a la certeza del
propio actuar con ofertas de sentido.

Si la religién, por su parte, construye formas mediante restricciones
y exclusiones, ¢no es entonces religiosa toda explicacién de la religion,
ya que debe igualmente recurrir a un método de la restriccién y exclu-
sién? O, preguntando de otra manera, ¢puede existir una descripcién
cientifica de la religién cuando la religién, por su parte, reivindica el
derecho de poder fundar la facultad de excluir formas (como «esto y
no aquello»)? ¢Puede atin procederse aqui de forma causal y cientifica
o debe recurrirse a teorias cibernéticas, las cuales dan preferencia a ex-
plicaciones circulares que descansan en la autoexclusién operativa del
circulo? Y si la religién es un modo de observacién paradéjico, écémo
se explica entonces la generacién de formas (= diferenciaciones) a las
cuales pueden acoplarse mis observaciones? ¢No se trata, en ambas
preguntas, de la misma pregunta: de la relacién con estados circulares,
autorreferentes?

Tan pronto como alguien cree poder decir lo que es la religién y cémo
puede diferenciarse lo religioso de lo no-religioso, puede venir otro en
el instante siguiente que niegue ese criterio (por ejemplo la relacién con
el Dios existente) y precisamente por ello reclamar una cualidad religio-
sa. Pues ¢qué otra cosa mis que religién habria de ser el hecho de que
alguien niegue lo que otro tiene por religiéon? El problema no radica,

15



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

como podrian creer los wittgensteinianos, en una ampliacién gradual
de los «parecidos de familia» y tampoco (éste fue el punto de partida de
Wittgenstein) en la imposibilidad de una definicién atinada. Antes bien,
la religién parece pertenecer a aquellos estados de cosas —pero esto
debe plantearse aqui solamente como una suposicion— que se deno-
minan a si mismos, que pueden darse a si mismos una forma. Pero esto
también quiere -decir que la religion se define a si misma y que excluye
todo lo que es incompatible con esa definicién. Ahora bien, écémo es
posible esto cuando se trata, por ejemplo, de otras religiones, de los pa-
ganos, de la civitas terrena, del mal? La auto-tematizacién es solamente
posible con la inclusién de la exclusién, con la ayuda de un correlato
negativo. El sistema solamente es auténomo cuando controla lo que él
no es. Teniendo presente tal estado de cosas, la religién solamente pue-
de definirse externamente bajo el modo de una observacién de segundo
grado, solamente como observacién de su auto-observacién, y no por
medio de una esencia impuesta desde fuera.

II

Llamamos sentido al medio mds general, no factible de trascenderse,
para toda constitucién de formas que pueden utilizar los sistemas psi-
quicos y sociales. El concepto de sentido se utiliza mucho y de muchas
maneras desde hace mis de cien afios —pollachos legomenon, podria
decirse con Aristételes—'%. Solamente parece ser claro que el concepto
de sentido no puede aplicarse a las cosas. (No tiene sentido preguntar
por el sentido de una rana.) Desde un punto de vista histérico, la se-
méntica del sentido apunta por tanto al hecho de que debe sustituirse la
descripcién ontolégica del mundo o someterse a una nueva descripcién.
Pero esto sigue sin aclarar lo que se quiere decir con «sentido». Quere-
mos intentar subsanar esta polisemia mediante una distincién, a saber: la
distincién entre medio y forma. Esta distincién debe disolver la pregun-
ta formulada de manera insuficiente acerca del «sentido del sentido»'s.

Con el concepto de medio se establece que el sentido —al igual que
la luz— no puede observarse!é. Las observaciones presuponen formas
distinguibles, y estas formas solamente pueden crearse en un medio y de

14. Cuando Aristételes hace referencia al Ser.

15. Sens du sens; por ejemplo en L. Ferry, Lhomme-Dieu ou le Sens de la vie: essai,
Paris, 1996, p. 19, con el comentario «a signification ultime de toutes ces significations
particulieres» [la significacién tltima de todas esas significaciones particulares].

16. Aqui se impone un comentario sobre la construccién gética de las iglesias, cuya
peculiaridad consiste en dejar entrar solamente luz quebrada, distinguible, para conseguir,

16



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

tal manera que otras posibles creaciones de formas queden, por el mo-
mento, proscritas. La imposibilidad de observar el sentido nos da una
primera indicacién de que esto podriatener algo que ver con la religién.

Todos los sistemas psiquicos y sociales determinan y reproducen
sus operaciones exclusivamente dentro de este medio del sentido. Pue-
de que existan irritaciones «carentes de sentido», pero incluso para ellas
se buscan y se encuentran inmediatamente formas del sentido. De otra
manera no podrian recordarse ni utilizarse para la inclusién de otras
operaciones. Esta universalidad del medio que pertenece a un sistema
es el reverso del punto de vista tedrico-sistemitico que sostiene que un
sistema solamente puede operar con operaciones propias (y no en su
entorno); o, dicho de otra manera, que es un sistema operativamente
cerrado. Se puede chocar desde el interior con los limites de este medio;
pero estos limites no poseen entonces la forma de una linea que pueda
traspasarse, sino, utilizando la bella metifora de Husserl, la forma de
un horizonte'”. Y de esta manera los sistemas generales productores de
sentido se encuentran dados solamente como horizonte —desde luego,
no como horizontes lejanos ni como una linea trazada en cualquier otro
sitio, sino como implicacién de retorno de cada una de las operaciones:
como implicacién de su capacidad de ser identificadas.

El sentido como medio no puede por tanto negarse. Cada negacién
supone —de otra forma no seria posible como operacién— una deter-
minacién de lo negado, por consiguiente: sentido. La unidad de sentido
y no-sentido posee a su vez sentido. Y esto, sin que para ello tengamos
necesidad de un «criterio demarcador del sentido», nos conduce tnica-
mente a la pregunta acerca de si este criterio mismo posee sentido o no.
Si bien en el medio del sentido se puede llegar a la idea de que existen
entidades, como por ejemplo las piedras, para las cuales el mundo no
tiene ningiin sentido. Pero esto puede valer también para los cerebros.
El medio del sentido contiene por tanto una indicacién sobre sus pro-
pios limites. Pero con esto a su vez se estd diciendo que estos limites no
pueden traspasarse con operaciones llenas de sentido. Se puede tocar
el limite solamente desde el lado de dentro y mediante el sentido de
la forma de un limite dejarse avisar que debe haber algo alli fuera®s.

de esta manera, que el medio-luz se vuelva visible. Esto podria entenderse como simbolo
de que la religi6n intenta que el sentido se vuelva observable y capaz de ser descrito.

17. Cf., por ejemplo, E. Husserl, Erfabrung und Urteil: Untersuchungen zur Genea-
logie der Logik, Hamburg, 1948, §§ 8 y 9, pp. 26 ss.

18. G. Deleuze, Logique du sens, Paris, 1969, parece sostener lo mismo cuando de-
termina la paradoja del sentido como sentido del non-sens, y cuando en el non-sens se
topa con la reflexién del sentido como sentido («Le nom qui dit son propre sens ne peut
étre que non-sens» [El nombre que expresa su propio sentido no puede ser mas que sin-

17



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Por eso, en la vivencia psiquica y en la comunicacién se pueden tra-
tar las cosas que no tienen sentido de tal manera que pueda adjudicér-
seles, precisamente a ellas, una forma'. Esta forma simboliza entonces
la incapacidad de ser utilizada en las siguientes operaciones; o también
la necesidad de buscar otras posibilidades de incorporacién. La tradi-
cién la denomina «paradoja». Si nuestro punto de partida conceptual es
acertado cuando afirma que cada sentido determinado implica su pro-
pia negacién, entonces no puede existir ningiin sentido en el mundo
cuya negacién no pueda efectuarse. O, para formularlo con la jerga de
las demostraciones de la existencia de Dios, no existe ningiin sentido
que posea la existencia como predicado necesario. El sentido solamen-
te puede formularse de manera positiva o negativa. Si se tachase un
lado de esta distincién, el restante también perderia su sentido. Esto
nos conduce a la conclusién de que todo sentido (y por tanto también
todo sentido tltimo) puede afirmar su propia unidad solamente como
paradoja: como la mismidad de afirmacién y negacién, de verdadero y
no-verdadero, de bueno y malo, y de todas las determinaciones posi-
tivas y negativas que se nos ocurran. No existe, por tanto, una unidad
sobre la cual pueda fundarse todo el resto. Todo lo determinable debe
asumir la forma de despliegue de una paradoja, de la sustitucién de la
unidad de la paradoja por una distincién (que sea plausible de alguna
manera, pero también relativa desde un punto de vista histérico) de
identidades identificables. Aun en Hélderlin, para quien la respuesta ya
no podia radicar en un Dios prescrito, se repite esta experiencia. Cuan-
do, en pos de una unidad dltima, se intentan eludir las «escisiones en
las que pensamos y existimos» y comunicarlo bajo la forma de poesia,
solamente quedan formulaciones paradéjicas?.

En la forma —imparable, necesitada de resolucién y suplemento—
de la paradoja se conserva lo que ya sabemos del sentido: también la
autorreferencia negativa se solidifica en una forma que dice algo, que

sentido], op. cit., p. 84), pero después agrega: «Le non-sens [...] s’oppose i ’absence de
sens en opérant la donation de sens» [El sinsentido se opone a la ausencia de sentido al
aplicar la donacién de sentido] (op. cit., p. 89), y esta «ausencia» de sentido la denomina
finalmente sous-sens, insens, «subsentido» (op. cit., p. 111). [Cf. Légica del sentido, Pai-
dés, Barcelona, 1994.]

19. Cf, en lo que respecta a un ejercicio diferente de la literatura, W. Menninghaus,
Lob des Unsinns: Uber Kant, Tieck und Blaubart, Frankfurt a.M., 1995.

20. Cf. para ello (con la documentacién de la cita) B. Lypp, «Poetische Religion», en
W. Jaeschke y H. Holzey (eds.), Frither Idealismus und Friihromantik: Der Streit um die
Grundlagen der Asthetik (1795-1805 ), Hamburg, 1990, pp. 80-111. Para la transicién de
una poesia (roméntica) orientada al cosmos hacia una poesia auto y extrarreferente cf.
también E. R. Wasserman, The Subtler Language: Critical Readings of Neoclassical and
Romantic Poems, Baltimore, 1959.

18



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

simboliza algo, que declara algo como imposibilidad. Volveremos a ocu-
parnos de ello con mis detalle. En este momento solamente se afirma
que también las paradojas cobran realidad en la red del operar con
sentido, y solamente aqui.

El sentido puede por tanto caracterizarse de manera muy formal
mediante la afirmacién de que solamente una cosa se encuentra exclui-
da: el que algo pueda excluirse. Para llenar de contenido este juicio la
literatura existente ofrece dos caminos que se corresponden exactamente
con los dos principios para determinar el concepto de religiéon que ha-
biamos tratado en la seccién anterior. En ambos casos se debe partir del
supuesto de que las operaciones con sentido aparecen como selecciones.
Se puede decir que el mundo es complejo (para un observador) y que por
tanto cada acoplamiento de elementos (= operaciones) se deja realizar
solamente de manera selectiva, descuidando o rechazando otras posibi-
lidades —posibilidades que atin resultan visibles en la operacién y que
dejan aparecer su seleccién como contingente—. El mundo sélo puede
realizarse a si mismo por medio de restricciones y de la utilizacién de
tiempo?!. O se puede analizar la aparicién de formas con sentido en la
tradicién fenomenolGgica y constatar que todo item pretendidamente ac-
tual se encuentra dado bajo la forma de un nicleo de sentido que remite
a otras miiltiples posibilidades de actualizacién de sentido, y a su vez: en
parte a cosas dadas simultineamente, en parte a posibilidades de enlace.
La distincién de estas dos posibilidades de descripcién descansa sobre
la distincién de objeto y sujeto. El teorema de la complejidad defiende
un concepto del mundo objetivo (la parte contraria dira: objetivista). La
fenomenologia se comprende a si misma como anélisis subjetivo (por tan-
to: subjetivista) de las acciones de la conciencia instauradoras de sentido.
Pero si ambos puntos de partida arrojan el mismo resultado, se quiebra
también la distincién objeto/sujeto sin haber sido cancelada en el «Espiri-
tu»; 0 aparece en primer plano, precisamente como una distincién que se
puede utilizar o no, dependiendo de adénde se quiera ir como observador.

Si se parte de una posicién tedrico-sistematica, por tanto de la dis-
tincién sistema/entorno, se impone el volver a llevar la diferencia cldsica
objeto/sujeto a una distincién de sistemas. Objetivo es aquello que se
conserva en la comunicacién. Subjetivo es aquello que se conserva en
los procesos de la conciencia, que luego, a su vez, y de manera subjetiva,
considerara objetivo aquello que se conserva en la comunicacién, mien-

21. No, por consiguiente, como Espiritu, como sostenia Hegel. En la Fenomenologia
del Espiritu, en la introduccién al capitulo VI, sostiene: «La razén es espiritu en tanto
que eleva a verdad la certeza de ser toda realidad y es consciente de si misma como de su
mundo y del mundo como de si misma».

19



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

tras que la comunicacién, por su lado, margina como subjetivo aquello
sobre lo cual no es posible llegar a un consentimiento. Este argumento
no debe pretender validar una superioridad de la teoria de sistemas. El
punto decisivo es que debe observarse a los observadores con ayuda de
la pregunta (idistincién!) de qué distinciones son las que utilizan.

En vista de ello, tomemos nuevamente el concepto de sentido. De-
jando de lado sujetos, objetos y referencias del sistema, se lo podria
determinar con una distincién puramente teérico-modal, la de realidad
(actualidad) y posibilidad (potencialidad), a saber: como concepto para
la unidad exacta de esta distincion. Pues el sentido posee entonces algo
(sea lo que sea) cuando en la vivencia o comunicacién actual (en aquello
que sucede) se remite a otras posibilidades; y de tal manera que sin esa
remisién la actualidad como actualidad plena de sentido no seria posi-
ble. El sentido es, segiin ello (y de nuevo: para un observador que distin-
gue de esa manera), la unidad de la diferencia de realidad y posibilidad.

La forma légico-modal de lo posible se adecua para determinar con
mas exactitud lo que se quiere significar con «medio». Las posibilidades
estin relacionadas entre si de manera laxa. Cuando se actualiza una de
ellas no se sigue de ello sin mas que también se realicen otras?’. Pueden
existir condicionamientos que hagan que las conexiones sean mds o
menos probables hasta llegar a la exclusién de toda otra posibilidad, lo
que luego se le aparece a un observador como necesidad. Sin perdernos
aqui en los problemas l6gico-modales que se puedan agregar, sostene-
mos que sobre este fundamento se puede operar con la distincién entre
acoplamiento laxo y fuerte. Tomando una sugerencia de Fritz Heider?
(formulada sobre todo para el caso de los medios perceptores), pode-
mos describir un medio como la unidad de la diferencia de acoplamien-
to laxo y fuerte. Esto requiere una aclaracién.

Fragmentos de sentido disponibles en grandes cantidades y acopla-
dos con laxitud (por ejemplo, las palabras) sirven como sustrato medial.
En el proceso de seleccién de sentido, que lo presupone, se acoplan en
formas fijas (cosas perceptibles, expresiones inteligibles). S6lo de este

22. En estedmbito evitamos por ello la formulacién «saber», la cual se utilizaa menudo
en dispositivos tedricos similares; asi «saber implicito» en M. Polanyi, Implizites Wissen,
Frankfurt a.M., 1985, o «aber de trasfondo» (para el mundo de la vida) en J. Habermas,
Faktizitdt und Geltung: Beitrige zur Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen
Rechtsstaats, Frankfurt a.M., 1992, pp. 37 ss. [Facticidad y validez. Sobre el derecho vy el
Estado democrdtico de derecho en términos de teoria del discurso, Trotta, Madrid, 2005,
pp- 83 ss.].

23. Cf. «Ding und Medium»: Symposion I (1926), pp. 109-157. Esta distinci6n reci-
bi6 nuevo aliento de vida por la traduccién inglesa de este ensayo en Psychological Issues
1/3 (1959), pp. 1-34. Cf. también K. E. Weick, Der ProzefS des Organisierens, Frankfurt
a.M., 1985, especialmente pp. 163 ss., 271 ss.

20



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

lado de la distincién «acoplamiento laxo/fuerte» la misma se vuelve ca-
paz de servir de acoplamiento (en nuestros ejemplos: solamente se pue-
den ver cosas, solamente se pueden seguir o responder comunicaciones
inteligibles). Pero como todo acoplamiento debe elegir una forma, debe
realizar una distincién, se regenera simultineamente en todo operar
con sentido el medio de las otras posibilidades y, finalmente, ese borro-
so estado del mundo que ya no excluye nada. Siempre queda un resto
de algo no dicho, de modo que todo lo que se determina sigue siendo
deconstruible?. Cada distincién crea un entorno parasi* en el cual pue-
den introducirse nuevas distinciones. En la teoria literaria se formula
un pensamiento similar con el concepto de la «intertextualidad» a fin de
expresar que en todo aislamiento de los textos, por ejemplo en la clau-
sura artistica, siempre esté interviniendo una remisién a otros textos,
por lo que todo texto se deja llevar por referencias que no pueden clau-
surarse —lo que seria luego valido para un anilisis critico-literario de
los textos sagrados y que deberia ser negado por éstos—. El sentido es
desplazamiento, es différance (Derrida), es unlimited semiosis (Peirce),
y sin embargo, en cada actualizacién, hay que poder creer que en algin
lugar puede hacerse un alto, porque al fin y al cabo uno esta seguro de
que el proceso continda.

A esto corresponde la disolucién de todas las determinaciones 6n-
ticas en relaciones temporales. Capacidad de acoplamiento también
significa: que toda actualizacién debe adoptar la forma de un suceso,
el cual vuelve a extinguirse con la actualizacién. Las formas deben por
tanto —pero esto no las salva para siempre— adoptar la forma de una
estructura (que pueda reconocerse). Asi pues, para el medio del sen-
tido y para todos los medios derivados (la lengua, por ejemplo) rige
una ley férrea: lo no utilizado es estable; lo utilizado, por el contrario,
inestable. La gran ventaja de esta solucién es que a los sistemas que
cuentan con ella les posibilita adaptarse de manera transitoria a situa-
ciones transitorias. De esta manera pueden aventurarse en un entorno
més complejo y temporalmente inestable. Aunque ajustados al entorno,
no quedan adheridos a él. Y esto solamente es otra formulacién para la
diferenciacién y la autonomia operativa.

La unidad del medio (como unidad del acoplamiento laxo y fuer-
te) se muestra por tanto en el tiempo. La actualizacién (incluyendo la
reactualizacién) de formas sirve al mismo tiempo a la reproduccion del

24. Para esta posicién tan difundida hoy en dia, cf. por ejemplo J. Culler, Framing
the Sign: Criticism and its Institutions, Oxford, 1988.

25. Siguiendo la formulacién de E. Meyer, «Der Unterschied, der eine Umgebung
schafft», en Ars Electronica (ed.), Im Netz der Systeme, Berlin, 1990, pp. 110-122.

21



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

sustrato medial. Las palabras se recuerdan cuando se utilizan con la fre-
cuencia suficiente, cuando, por tanto, vuelven a arrojar en las oraciones
el mismo y diferente sentido. El medio puede, por consiguiente, repro-
ducirse solamente como unidad de su distincién; pero es igualmente cla-
ro que esto s6lo puede suceder de un lado, del lado de la distincién que
puede utilizarse operativamente.

Incluso cuando el sentido pueda actualizarse en el momento de la
operacién que utiliza sentido, el medio, como tal, permanece invisible. El
medio como tal, esto quiere decir: la unidad de la diferencia de acopla-
miento laxo y fuerte, y la unidad de la diferencia de realidad y posibilidad.
En el operar actual, que determina formas, se reproduce ciertamente el
medio; pero siempre y tinicamente bajo la forma de una potenciacién de
lo que acaba de excluirse o bajo la forma del recuerdo de otras posibilida-
des combinatorias de formas. Cada determinacién, también la determi-
nacién «solamente posible», la «<improbable», la «imposible», tiene lugar
como determinacién a partir de un unmarked space, el cual se reproduce
de este modo. Incluso cuando se otorga al medio la denominacién de
«sentido» o al unmarked space la denominacién «mundo», este otorga-
miento semantico de forma sucede dentro del 4mbito operativo denomi-
nado de este modo. Utiliza una palabra, eventualmente un concepto, que
se distingue de muchos otros. Y se embarca asi en esta distincién que no
puede nombrar en la accién misma de distinguir.

Si se denomina al sentido como medio, entonces se denomina al
sentido como una categoria que no es posible negar. Pues una negacién
seria una denominacién que supondria a su vez por su lado un medio,
por tanto un medio del sentido mds general. La negacién del sentido
desembocaria en una «contradiccién performativa». Cuando se describe
algo como «carente de sentido», debe suponerse por tanto que existe
otro concepto diferente al «sentido». Pero el lenguaje mismo ofrece ayu-
da para este problema. Posibilita, cuando se utiliza el medio del sentido,
distinguir entre «pleno de sentido» (sinnvoll) y «carente de sentido»
(sinnlos). Pero esto nos deja frente al problema de tener que aclarar qué
se puede estar queriendo decir con «pleno de sentido».

Siguiendo una propuesta de Alois Hahn, se puede relacionar el sen-
timiento de carencia de sentido y la bisqueda de sentido pleno con la
autodescripcién de sistemas psiquicos o sociales?. Con ello se supone

26. Cf. A. Hahn, Sinn und Sinnlosigkeit, en H. Haferkamp y M. Schmid (eds.), Sinn,
Kommunikation und soziale Differenzierung: Beitrige zu Lubmanns Theorie sozialer Sy-
steme, Frankfurt a.M., 1987, pp. 155-164. Cf. también G. Lohmann, «Autopoiesis und
die Unméglichkeit von Sinnverlust: Ein marginaler Zugang zu Niklas Luhmanns Theorie
‘Sozialer Systeme’», en ibid., pp. 165-184.

22



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

que la identidad de los sistemas se designa con autodescripciones, que
se designa algo, por tanto, que en el sistema debe tratarse como no
intercambiable. Aqui hay estructuras en juego en las cuales se quiebran
lo «pleno de sentido» y lo «carente de sentido». En el caso del sistema
religioso se debe por tanto prestar atencién a los contenidos de fe pro-
puestos si lo que se quiere es reconocer aquello que no tiene sentido
para este sistema. Desde luego, esto no cambia nada en el hecho de que
este mismo juicio actualiza sentido y que no podria ser de otra forma. Y
quiz4 aqui estemos sobre la pista de un problema que toca las raices de
la comunicacién religiosa.

La transicién del discurso con sentido al discurso pleno de sentido
posee desde luego sus riesgos y costes con los cuales la religion ha teni-
do que hacer amargas experiencias: ella fija lo pretendidamente pleno
de sentido de la interpretacién, de la redescripcién, de la nueva des-
cripcién. Con ello se expone la temitica religiosa plena de sentido a los
caprichos del tiempo. Aunque las interpretaciones y nuevas descripcio-
nes generan siempre simultineamente continuidad y discontinuidad, es
decir, continuidad a través de la discontinuidad. Pero con eso se trans-
forman las formas de fe que atin son posibles. Devienen por ejemplo
«textos», que pueden interpretarse; textos que pueden llenarse con sen-
tido nuevo, actual. Para esto es titil una version escrita del texto, pero
la distincién escrito/oral no nos ofrece la comprensién decisiva. Antes
bien, la validez que el texto posea para la fe depende de una continua
redescription?’. Solamente en este sentido el texto, para expresarlo me-
taféricamente, puede ser un texto vivo y seguirlo siendo. Pero las rede-
scriptions son comunicaciones que solamente son posibles retrospecti-
vamente y que dejan al creyente en la incertidumbre acerca de qué cosas
se describirdn de otra manera en el futuro. Se intenta, como es sabido,
ayudarle con la distincién entre partes esenciales del texto y partes irre-
levantes. La tesis de que el texto posee solamente un sentido simbélico
tiene una funcién similar. Pero de esta manera no puede apuntalarse
con efectividad el riesgo de una comunicacién que se pretenda plena de
sentido; pues no radica en la dimensién de la cosa sino en la dimensién
temporal. La fijacién de la religién como texto abre un dmbito de la
sensibilidad que también puede utilizarse contra la religién.

Que después de estas reflexiones previas debamos buscar la religién
en el 4mbito de formas del medio del sentido no necesita mas aclara-
ciones. Pero con esto aiin no se ha decidido nada sobre qué distinciones

27. Preferimos redescription porque con ello no nos vemos obligados a distinguir
continuamente entre redescripcién (Wiederbeschreibung) y nueva descripcién (Neube-
schreibung), una distincién que posee su problemitica propia.

23



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

son especificas de la religion (para diferenciarla del resto del mundo) y
qué le posibilita rechazar lo «carente de sentido» y construir un puente
desde la vida carente de sentido hacia la plena de sentido. Y cuando se
pregunta por distinciones, se pregunta por aquel que las hace, por el
observador. La pregunta seria entonces: ¢quién es el observador de la
religién? Los te6logos quizis ofrezcan la sorprendente respuesta: Dios.
¢Para no ser ellos mismos? Y ¢deberiamos creerles?

III

En el siguiente paso tendremos que preguntarnos cémo es que el mun-
do genera distinciones. ¢Por qué y c6mo se configura esa curiosa forma
asimétrica, en la cual un lado se encuentra a disposicién de las opera-
ciones capaces de acoplamiento mientras que el otro opera de forma
necesaria precisamente permaneciendo no-marcado? Y, ademais, {qué
sucede con el mundo mismo si éste permite, como en el relato de la
creacién, que se realicen distinciones? Cielo y tierra. ¢Y por qué ese co-
mienzo y no otro cualquiera? ¢Por qué comienza con una clasificacién,
esto es: con una distincién del ser irreflexivo? ¢Porque solamente de
esa manera el que realiza la distincién puede evitar su propio ingreso
en ella?

En primera instancia habiamos trabajado con la respuesta de que
es un observador el que realiza la distincién. Y que por tanto se debe
observar al observador si se quiere saber qué distincién realiza y cémo
especifica sus medios para el sentido. Pretendemos conservar esta ter-
minologia, pero debemos entonces aclararla en un proceso de autoapli-
cacién, pues se trata de un concepto autolégico. La distincién entre
observador y distincién es ella misma una distincién, y la pregunta seria
entonces ¢quién es aqui el observador? O, més exactamente, ¢cémo
tendria que estar conformado un observador para que esté en la posi-
cién de distinguir entre sus distinciones y él mismo? George Spencer
Brown choca igualmente con este problema en su intento por desarro-
llar un célculo a partir de la orden draw a distinction, problema que las
preguntas del 4lgebra y la aritmética s6lo pueden tratar con un opera-
dor, y lo disuelve en la identidad?. Esto no implica, no obstante, que

28. Cf. Laws of Form, reimpr. New York, 1979, p. 76: «Un observador, desde que
distingue el espacio que ocupa, es también una marca. [...] Ahora vemos que la primera
distincién, la marca y el observador, no son solamente intercambiables, sino que, en la
forma, son idénticos». Cf. también (muy cerca de Spencer Brown) L. H. Kauffman, «Self-
Reference and Recursive Forms»: Journal of Social and Biological Structures 10 (1987),
pp. 53-72: «Al menos una distincién se encuentra implicada en la presencia de la auto-

24



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

se bloquee la posibilidad de seguir preguntando. Pues para todos los
anilisis teérico-diferenciales la identidad resulta un concepto bastante
intranquilizador.

Continuamos el avance con la reflexién de que las operaciones en
general, y las observaciones en particular, no son posibles como su-
cesos Uinicos, sino que presuponen redes de recursos con cuya ayuda
se reproducen y con ello, al mismo tiempo, delimitan ese contexto de
reproduccién contra un entorno que no aporta operaciones, sino so-
lamente recursos e interferencias. Este punto de partida remite a la
configuracién de sistemas, y mis exactamente, a la configuracién de
sistemas operativamente clausurados, autopoiéticos, que entre otras
cosas pueden ser capaces no solamente de autodiferenciarse, sino que
ademais pueden distinguirse de su entorno. La distincién entre sistema
y entorno se duplica a si misma; y esto, como resulta de nuestras pre-
misas, de aquel lado que dispone de capacidad de acoplamiento —del
lado del sistema—. En la terminologia de Spencer Brown se trata de
una re-entry de la forma en la forma y con ello de aquel procedimiento
enigmaitico que al final del clculo muestra que él ya estaba presupuesto
al comienzo?®.

Para aclarar lo que ha sucedido con esto: a la tautologia de la dis-
tincién que se distingue a si misma le hemos colocado otra distincién
por debajo, a saber: la de sistema y entorno. Con ello, el mundo sigue
siendo el «en-que» (Worin) de este suceso: el estado no marcado por
esta o aquella distincién, el que constituye el otro lado para cualquier
marcacién. La sustituciéon por otra distincién no se puede fundamentar
légicamente; pero el que no lo quiera hacer de la manera propuesta,
debe hacerlo de otra manera si no quiere quedar atrapado en la para-
doja de la tautologia (lo distinto es lo mismo). La operacién de la sus-
titucién no es una operacién légica; pero es compatible con el mundo.
Y se la puede reconocer por sus frutos.

La identidad del observador «marcado» es por tanto la identidad
de un sistema. Esto, de todas formas, no debe conducir a la conclu-
sién precipitada de que el sistema solamente observa su entorno. En
qué medida esto es vilido para los animales y en qué medida tam-
bién para las percepciones humanas es algo que podria discutirse; pero
la compleja arquitectura teérica en la que nos hemos embarcado nos

rreferencia. El yo aparece, y una indicacién de ese yo puede verse como separada del
yo. Cualquier distincién incluye la autorreferencia de ‘aquel que distingue’. Por tanto,
la autorreferencia y la idea de distinci6n son inseparables (y por ello conceptualmente
idénticas)» (p. 53).

29. Ibid., pp.56s., 69 ss.

25



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

protege de esa conclusién falsa. El observador puede, como concien-
cia 0 como sistema social, orientarse segin la distincién de sistema
y entorno inscripta en su interior, segln, por tanto, la distincién de
autorreferencia y heterorreferencia; y debe hacerlo (aunque produzca
todas las referencias internamente), porque de lo contrario confundi-
ria continuamente los estados propios con los del entorno y no po-
dria siquiera dejarse irritar por el entorno; tampoco podria, segiin eso,
aprender. Precisamente cuando se trata de un sistema operativamente
clausurado que no puede alcanzar ni contactar el entorno con ninguna
operacién propia, precisamente alli la supervivencia (= continuidad de
la autopoiesis) depende totalmente de la distincién disponible interna-
mente entre autorreferencia y heterorreferencia, la cual dirige los pro-
cesos de aprendizaje. Sean cuales sean las estructuras que se construyan
con ello, permanece el condensado interno, la construccién’’; y existen
suficientes ejemplos de cémo las construcciones no se conservan y los
sistemas se condenan a si mismos a perecer por medio de su propia
(isi, propia!) construccién. Un ejemplo actual es la construccién estatal
y econémica del socialismo comunista. Por otro lado, sin embargo, la
autodeterminacién (autoorganizacién) mediante la distincién de auto-
rreferencia y heterorreferencia es una condicién indispensable para la
evolucion selectiva. Todas las formas superiores de la conciencia y toda
comunicacién social se encuentran ancladas en ella. Ninguna sociedad
se habria puesto nunca en funcionamiento si no hubiese aprendido a
distinguir entre palabras (autorreferencia) y cosas (heterorreferencia).

Comparada con el mero distinguir, la operacién que toma algo de-
signado desde el unmarked space del mundo y, de esta forma, lo dis-
tingue del ambito no-marcado del mundo —a diferencia, por tanto, de
esta forma normal del distinguir—, la distincién entre autorreferencia
y heterorreferencia posee la ventaja significativa de ser capaz de conec-
tarse a ambos lados. El sistema puede observar que observa’!. Puede
realizar secuencias de observacién en relacién con el entorno, pero
también consigo mismo. Puede cruzar continuamente de aqui para alli,
traspasar, por tanto, el limite yo/extrafio y regresar, sin por eso perder
la orientacién. La law of crossing de Spencer Brown no resulta valida
bajo esta condicién excepcional32. Se puede, entonces, bajo esta con-

30. Cf. también N. Luhmann, Erkenntniss als Konstruktion, Bern, 1988.

31. Este fue el punto de partida de la second order cybernetics. Cf. para ello la
entrevista con Heinz von Foerster en Cybernetics and Human Knowing 4 (1997), pp.
3-15.

32. Postula: «The value of a crossing made again is not the value of the crossing» [El
valor de volver a hacer un cruce no es el mismo que el del cruce] (op. cit., p. 2). O dicho
de otra manera: los lados no pueden especificarse reciprocamente; no puede llevarse

26



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

dicién, utilizar especificaciones incluidas de forma externa para com-
prender mejor los estados propios (por ejemplo las posibilidades de
movimiento propio). Y se puede, a la inversa, tener en cuenta una
modificacién de los estados propios cuando se realiza la experiencia
de que el entorno muestra entonces otros lados. Solamente bajo esta
condicién fuertemente limitante se deberia hablar de informacién y
de procesamiento de la informacién —informacién en el sentido de
Bateson, entendida como a difference that makes a difference [una di-
ferencia que constituye una diferencia].

Habiamos sustituido el concepto clasico de sujeto por el concepto
de observador para dejar claro que las operaciones que producen y
reproducen al medio del sentido se llevan a cabo en el mundo real
y no en una esfera trascendental fuera de la realidad. Esto tiene, por
cierto, consecuencias para el concepto de realidad. La realidad devie-
ne con ello una construccién retérica, se transforma en conformity to
orthodox practices of writing and reading [conformidad con pricticas
ortodoxas de escritura y lectura]®’. Con esta forma la comunicacién
cuenta con la posibilidad de construir un concepto que haga frente a
la realidad —sea ideal, sea subjetivo.

Pero ¢d6nde queda el observador que utiliza esta distincién de au-
torreferencia y heterorreferencia para compensar la «pérdida de reali-
dad» generada por la clausura operativa? Después de todo lo que he-
mos dicho, seria cometer un error 16gico muy simple el tener al «auto»
de la autorreferencia por el observador mismo. La filosofia del sujeto
ha sufrido sus decepciones con este supuesto y no necesitamos volver
a repetirlas®. El observador es la unidad de la diferencia de autorrefe-

algo al otro lado, sino que se debe, cuando se quiere acumular o corregir informacién,
permanecer del lado interno de la forma. Unicamente cuando el otro lado permanece
indeterminado como unmarked state vale también la form of cancellation.

33. Asi R. H. Brown, «Rhetoric, Textuality, and the Postmodern Turn in Socio-
logical Theory», en S. Seidman (ed.), The Postmodern Turn: New Perspectives on Social
Theory, Cambridge, 1994, pp. 229-241, cita, p. 229. Véanse también los articulos bajo el
titulo «The rhetorical construction of social reality». Desde ya podemos indicar el hecho
de que la religién puede utilizar esa construccién retérica del concepto de realidad para
establecer su c6digo inmanente/trascendente.

34. Véase para esto la distincién de la duda cartesiana, que dirigiéndose a la auto-
certeza del «yo» pensante encuentra que es algo que también puede allanarse mediante la
autodenominacién, y la «gran duda» de la religién budista en K. Nishitani, op. cit., pp.
55 ss. Pero no se deberia pensar solamente en Descartes. Conceptos como spirit en Ber-
keley y pour-soi en Sartre se refieren a la conciencia que es consciente de su operar cons-
ciente, pero que todavia no es objeto para si misma, por tanto, no es conocimiento. Cf.
G. Berkeley, Of the Principles of Human Knowledge, Part 1, 11, citado segiin la edicién de
la «<Everyman’s Library», London, 1957, p. 114, en el capitulo «Mind, spirit, soul or my-
self»: «By which words I do not denote any one of my ideas, but a thing entirely distinct

27



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

rencia y heterorreferencia. No puede por tanto nombrarse a si mismo.
Permanece invisible para si mismo.

E igualmente el mundo, que para él hacia las veces de unidad de
la diferencia entre sistema y entorno. Todo el aparato de observacién
del distinguir de manera doble y con capacidad de definir se encuentra
empotrado en el unmarked space del mundo, desde el cual el observador
observa. En ello no cambia nada por medio de esta adquisicién de la
evolucidn, el «sentido», que es quien primero posibilita la conciencia, la
sociedad, el lenguaje, la cultura (¢y podriamos decir ya la religién?). Se
puede conceder que la intencién hacia la observacién de la unidad de
la diferencia continta siendo posible y que hace sentido en el mundo-
sentido (Sinnwelt). Pero este sentido adopta la forma de la paradoja, la
forma de la paradoja basica de la mismidad de lo diferente.

IV

Hemos observado lo inobservable del mundo y del observador. Con
ello hemos comenzado a observar la religién. Esto requiere, sin embar-
g0, algunas precisiones. Nuevamente debemos distinguir distinciones.

La distincién observador/mundo se distingue de la distincién obser-
vador/observado. Esta distincién desemboca en la distincién inobserva-
ble/observable, con la cual el mundo (no se sabe quién, no se sabe c6mo)
se observa a si mismo. Un observador puede observar que un observa-
dor observa y c6mo lo hace. Existen sin lugar a dudas observaciones
observables de segundo orden. Sea cual sea el orden: la operacién de
observacién avanza de lo inobservable a lo observable. La instruccién
de Spencer Brown draw a distinction!® es la indicacién para el cruce de
esta frontera. Una primera distincién de este tipo no puede evitarse en
ningiin plano de la observacién; ni tan siquiera cuando se observa al
observador y tampoco cuando uno se observa a si mismo como obser-
vador. Dicho de manera mis sencilla: la operacién de la observacién
es inobservable para si misma. Utiliza una distincién. Una distincién

from them, wherein they exist, or, which is the same thing, whereby they are perceived»
[Nodenoto por medio de estas palabras ninguna de mis ideas, sino algo totalmente distinto
a ellas, en lo que existen, o, lo que es lo mismo, a través de lo cual son percibidas]. Para
Sartre: L'étre et le néant: Essai d’ontologie phénoménologique, Paris, 3°1950, pp. 115 ss.
[El Ser y la Nada. Ensayo de ontologia fenomenolégica, Alianza/Losada, Madrid, 1984].
También la sociologia de la religién, desde Simmel hasta Luckmann, habia conectado
siempre la religién con la conciencia subjetiva y con ello habia supuesto una conciencia
consciente de si misma.
35. [iEstablezca una distincién!] Op. cit., p. 3.

28



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

cuya asimetria sostiene y esconde su asimetria. El observar se mueve den-
tro, y no fuera, de su distincién. Para todo observar es vilido: Distinc-
tion is perfect continence®. El observar mismo es, sin embargo, el tercio
excluso, la unidad de la distincién que no es distinguible en la distincién
misma. Se necesita, dicen, un «punto ciego». O en lenguaje teérico-tras-
cendental: lo inobservable de la observacién es la condicién de posibili-
dad de la observacion, la condicién de todo posible acceso a los objetos.

Cuando se observa al observador como observador (y no como
cosas; como «sujeto» y no como «objetos») debe cargarse en ambos
niveles. El observador de segundo orden puede observar como obser-
vador (y no como una cosa) al observador de primer orden solamente
cuando ve que este observador no ve que él no ve lo que no ve. Esto se
puede formular (observar) solamente con la ayuda de negaciones. Pero
precisamente esto es lo que no hace justicia al estado de cosas. Pues
la operacién de la observacién opera (también cuando niega) libre de
negaciones. Hace lo que hace. En ello radica su realidad.

Estos resultados quizds puedan formularse de manera tradicional
como la libertad del otro observador, o como el tipo de norma de respeto
ante la cual decide, o como la «infinitud interior» del sujeto. Uno se en-
cuentra entonces cerca de la moral. Y ante la necesidad de proveerse de
restricciones. Pero estas formulaciones ya estan utilizando convenciones
de imputacién y aciertan solamente con los sistemas psiquicos, pero no
con los sociales (que incluimos siempre cuando hablamos de observado-
res). Desde aqui podriamos por tanto obtener solamente conceptos de re-
ligién especificos de la cultura y de la historia, cuyo derecho no ponemos
en duda, pero queremos permanecer abiertos a otras posibilidades.

En este ambito de lo inobservable, en el cual el observar y el mun-
do no pueden distinguirse como presupuestos del observar (en el un-
marked state, por tanto), barruntamos el punto de partida de los pro-
blemas que serdn tratados como formas del sentido de la religién y que
luego serdn expuestos a la evolucién. Esta suposicién atin no posee un
contenido especifico. Pero se encuentra asegurada mediante nuestro
anilisis del medio del sentido. Pues este medio ofrece exactamente esa
capacidad excedentaria que estamos buscando. También lo inobserva-
ble —no hay otra manera de actuar aqui— puede empotrarse como
sentido en las operaciones, pues el sentido no tiene posibilidades de
exclusién. Se puede dar a aquello que permanece inaccesible la forma
de la negacién o, con exigencias légicas mayores, la forma de la para-
doja. Se lo puede definir, siendo siempre conscientes de que la definicién

36. [La distincién es la continencia perfecta] S. Brown, op. cit., p. 1.

29



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

no roza lo que se intenta definir, y acaso a partir de ello se desarrolle
una comprensién de los simbolos que refleje exactamente y de manera
precisa esta inadecuacién. Formulado con los conceptos de la cibernética
més antigua se trata del problema de la requisite variety¥, y el punto de
partida para cada solucién parece radicar en el intento de controlar un
misterio por medio de otro.

Para ello no existe naturalmente ninguna instruccién segura y nica-
mente vilida. La mayoria de estas posibilidades nos proveen de un pre-
concepto para los anilisis de evolucién de la religién. En este momento
solamente sostenemos que el bloqueo estructural del observar que yace
en el observar mismo puede incluirse en el cosmos del sentido como fac-
tor de irritacién, como exigencia par excellence de donacién de sentido.
La religion tiene que ver con esta inclusion de lo excluido, con esta pre-
sencia material, luego local, luego universal, de lo ausente. Pero todo eso
que aqui y en otros sitios se piense y se diga de la religién y de su anilisis
sociolégico solamente puede ser una cifra de aquello que se quiere decir.

\Y%

En este momento nos vuelve a ayudar un concepto de Spencer Brown,
a saber: el concepto limite de su cilculo, el concepto de re-entry. De la
re-entry se puede hablar en relacién a distinciones muy diferentes. Més
arriba habiamos hablado de la posibilidad de una re-entry de la distincién
entre sistema y entorno en vista al sistema®. En el caso de la religién se
trata, por el contrario, de una re-entry de la distincién observable/inob-
servable en vista a lo observable.

El simple observar exige tinicamente cruzar la frontera que distingue
aquello que se quiere definir de todas las demas cosas. Esta frontera no
existe antes, surge en la medida en que se la cruza. La distincién debe ser
un momento de la operacién (de lo contrario no se podria definir nada y
diferenciarlo de otra cosa), pero no debe marcarse como forma. Esto es
diferente en el caso de una re-entry, pues esta operacion solamente puede
llevarse a cabo cuando se define la distincién, la cual vuelve a ingresar
en su 4mbito autocreado. En la terminologia de Spencer Brown el cross
(indicacién de cruzar) debe utilizarse como marker (definicién de la for-
ma)®. Y esto puede hacerse sin utilizar el marker para cruzar.

37. Cf. W. R. Ashby, An Introduction to Cybernetics, London, 1956, pp. 206 ss. Cf.
Id., «Requisite variety and Its Implications for the Control of Complex Systems»: Cyber-
netica 1 (1958), pp. 83-99.

38. Véase supra, seccién III.

39. Op. cit., pp. 64 s.

30



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

Las condiciones llenas de presupuestos matematicos (la prehistoria
operativa en el cilculo) de esta posibilidad de una re-entry es algo de lo
que no nos ocuparemos. Més importante resulta la forma de la operacién
que se posibilita. La re-entry es una operacién paradojica, ya que utiliza
dos distinciones como si fueran una misma cosa y deja que la distincién
cross/marker se vuelva ambivalente; pero es al mismo tiempo una opera-
cién que se diferencia del espacio imaginario que presupone. El espacio
es dividido por la distincién, y por ello, como unidad, se torna inobser-
vable. Esta distincién se marca como forma; como forma con dos lados.
Entonces la distincién se copia de un lado de la forma; y precisamente
para ello debe ponerse por debajo el espacio imaginario que le concede
al espacio dividido aquel automovimiento (o capacidad de definirse a
si mismo). Quiz4s deberia decirse que este espacio imaginario solamente
surge con la ejecucién de la re-entry. Pero como siempre, la especificidad
de la operacién se encuentra garantizada mediante la especificidad de la
distincién —de ésta y de ninguna otra—, con la cual se lleva a cabo.

La descripcién de la re-entry que es fiel a su nombre suscita la im-
presién de que primero debe realizarse la distincién de partida y luego
llevarse a cabo, en ella, la re-entry. Primero debe levantarse el escenario
sobre el que se representara la obra; y debe permanecer separado del
espacio que ocuparén los espectadores, de tal manera que quede claro
dénde ubicar la realidad y dénde la realidad fingida. Pero luego, sobre el
escenario, se puede representar el engafio, la equivocacion, lo inobserva-
ble. Y el espectador mira y comprende la diferencia (representada) entre
verdad y engafio como realidad cuando prescinde del hecho de que ella
misma es en verdad un engafio. Solamente por medio de una re-entry ala
que se le impide autoanularse logra el teatro simbolizar el mundo®. Pero
si esto es asi, ¢<no se puede proceder del mismo modo a la inversa y darle
la primacia a la forma en la forma? ¢No se le afiade, podria suponerse, la
distincién de partida como marco del marco cuando ya no es suficiente
con el mundo como él se representa, por ejemplo, con la distincién sa-
grado/profano? éNo se puede proyectar hacia fuera una distincién en una
especie de framing up, de tal manera que se contenga a si misma?

Las preguntas de este tipo poseen un doble rango. Quizés la cons-
truccién de un cilculo matemadtico tenga aqui prioridades diferentes a la
evolucién sociocultural. Que podemos, es mds, que debemos mantener-
nos abiertos a esta pregunta es algo que se encuentra predeterminado
por el concepto de la observacién como actividad de distinguir. Pues
observar no significa copiar estructuras del mundo ya dadas (lo que se

40. Cf. para esto D. Roberts, «Die Paradoxie der Form: Literatur und Selbstrefe-
renz», en D. Baecker (ed.), Probleme der Form, Frankfurt a.M., 1993, pp. 22-44.

31



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

podria efectuar con éxito o fracaso) ni tampoco producir algo anilogo
(lo que, segiin el modelo y objetivo, podria salir bien o mal). Observar
es la produccién de la capacidad de acoplamiento mediante el distin-
guir; y luego la capacidad de seguir adelante y la complejidad alcanzable
deciden acerca de la fecundidad del comienzo. Para nuestros propésitos
basta en un primer momento con ver el problema y evitar las decisiones
previas por una u otra secuencia.

Pero concentrémonos en el caso presente. Se trata, de esto parti-
mos, de la distincién observable/inobservable. Posteriormente pueden
agregarse otras distinciones, pero esto depende de c6mo se desarrolle el
campo de observacién de la religion; se debe comenzar con la distincién
observable/inobservable. La distincién no permite que se cruce (prove-
chosamente) la frontera de lo que posee sentido. Si se cruza, entonces
rige la law of crossing con la form of cancellation. Si se regresa, uno
estd ahi como si no hubiese sucedido nada*!, pues el observar solamente
puede tener lugar del lado de lo observable (incluso cuando existe sélo
este lado, porque el otro también existe). Tampoco se trata de hacer
que lo inobservable se vuelva observable, de copiarlo, describirlo, etc.
Esto seria simplemente una falla en las categorias, o sea, un paso hacia
otro tipo de distincién. Después de todo, solamente puede tratarse de
la re-entry de la forma en la forma, esto es: de la distincién en lo que
ella distingue. Con otras palabras: en lo observable (¢en qué otro lugar
si no?) debe hacerse observable la diferencia entre observable/inobserva-
ble. No se trata de un lado u otro de esta distincién, sino de su forma:
de la distincién misma.

Debido a que con frecuencia la religién da cuenta de si misma de
manera insuficiente, resultaron necesarias estas reflexiones previas, a
fin de llegar al siguiente resultado: las formas del sentido se viven re-
ligiosamente cuando su sentido remite a la unidad de la diferencia de
observable e inobservable y cuando encuentra una forma para ello. La
religién nada tiene que ver con una «crisis del sentido», algo que existe
como tema desde hace apenas cien afios. En temas como «pérdida del
sentido», «pérdida de la identidad», «pérdida del mundo» se trata sola-
mente de dolores fantasmales*? que siguen a las grandes amputaciones
histéricas —como el asesinato del rey y el vaciamiento y sustitucién de
la casa real por escuelas, fabricas y oficinas—; vy si esto es acertado, seria

41. La literatura religiosa, sobre todo de procedencia budista, refiere a menudo
exactamente lo opuesto: después del regreso de una experiencia religiosa de disolucién,
las cosas del mundo ya no son las mismas que antes. Por consiguiente, es justamente en
este lugar 16gico en el cual la religién llama la atencién acerca de su prestacién propia.

42. Asi G. Hernes, «Comments», en P Bourdieu y J. S. Coleman (eds.), Social Theory
for a Changing Society, Boulder/New York, 1991, pp. 125 s.

32



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

insolente para con la religién ocuparse de ello. La religién tampoco
concibe al sentido como una «necesidad» que deba satisfacerse. Ella no
existe para dotar a una «biisqueda del sentido» de probabilidades de
éxito. Estas siguen siendo determinaciones antropolégico-funcionales.
Tampoco se trata del problema que ocupa a Jacques Derrida: que una
utilizacién del signo no puede repetirse y por tanto no puede tener re-
ferencia alguna que subsista de una situacién a otra; y que la metafisica
de la presencia del ser, por consiguiente, nos ha engafiado. Acaso sea
efectivamente asi, acaso el tiempo cambie todas las cosas y exija conti-
nuamente nuevas inscripciones; o acaso toda différence sea, en iltima
instancia, corrimiento de la diferencia, por tanto différance, y toda re-
sistencia pueda deconstruirse. Acaso sea asi, pero solamente disuelve la
vieja y sacrosanta alianza entre religion y cosmologia o entre teologia
y metafisica ontoldgica, sin que pueda impugnarse el que esto también
haya sido religién. Porque esto conduce tinicamente hasta la pregunta
acerca de por qué se distingue de esta manera y no de otra, a saber, en
el esquema de ser y no-ser, o en el esquema presencia/ausencia, o en el
esquema de repeticién/no-repeticion (itération). Que esto pueda arrojar
sentido no se puede impugnar con claridad. La cuestién sigue siendo
qué permanece inobservado cuando se distingue de esta u otra manera.
Y el problema de la religion, aquello que la diferencia de todas las res-
tantes empresas mundanas, es solamente cémo es posible el sentido si
esto es asf.

Con lo inobservable, como puede ahora reconstruirse, no se estd
queriendo decir que exista una inaccesibilidad prictica, sino aquello
que el observar mismo torna inobservable. Y esto es siempre algo doble:
el observar mismo y el unmarked state del mundo, a partir del cual dis-
tingue aquello que define. Por lo tanto no son defectos, ni preocupacio-
nes ni inseguridades, aquello que se compensa con la religién, sino un
condicionamiento necesario de toda determinacién —sea en la vivencia
o0 en el actuar, sea a través de sistemas psiquicos o sociales— a esto y a
ninguna otra cosa.

Toda distincién ofrece la libertad, una vez marcada, de dirigirse a
otras distinciones. Precisamente la marcacién posee este efecto, ya que
ella, a diferencia del mero chocarse con aquello que se define, hace que
una distincién sea distinguible. En el lenguaje de Gotthard Giinther esto
seria una «operacién transunitiva»*, esto es: una operacién que decide
si una distincién se acepta o se rechaza®. En este grado de abstraccién

* A fin de traducir el concepto de transjunktionale Operation, opto por ir a la raiz

latina, que es el verbo sungere (juntar, unir, enlazar, ligar). [N. del T]
43. Cf. «Cybernetic, Ontology and Transjunctional Operations», en G. Giinther,

33



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

acaso ya exista una sefial en direccién a una posible relacién entre reli-
gion y libertad, aunque solamente sea la libertad de dudar.

Ademais resulta —de forma ma3s incidental, pero con posibilidades
de elaborarse— que la religién, como iltimo pensamiento que clausu-
ra, solamente puede ofrecer una paradoja y que el tipo de operacién
relacionada con esto es aquel que por regla general se llama «creencia».
También en esta direccién el sentido religioso se encuentra abierto a la
remision. Siempre es posible formular la pregunta acerca de la unidad
de la diferencia dltima y fracasar en el intento. Pero precisamente por-
que esto es asi y porque lo es de forma inevitable, existe en ello una
seguridad caracteristica y un irreprochable «esto es asi».

VI

Unida a la lengua, que opera con el cédigo si/no, y unida a la metafi-
sica ontoldgica, que partia de la distincién ser/no-ser, la teologia habia
experimentado dificultades con las negaciones. Podia permitirse for-
mular sus propios juicios como teologia negativa. No podia permitirse
negar la existencia de Dios. Entre las condiciones dadas, la negacién
continué siendo, sin embargo, una operacién elemental que no podia
seguirse analizando. Esto podria cambiarse si se aceptaran los resulta-
dos de las reflexiones que van a realizarse.

Pues el mundo y el sentido se consideran ahora como estados de
cosas innegables, y el distinguir es un momento constitutivo de la ope-
racion del observar, de manera tal que no se puede en cierto modo
negar un lado de la distincién sin destruir la posibilidad misma de la
observacién. Al menos, en el uso operativo de las distinciones no se
puede partir del supuesto de que el otro lado de la distincién puede no
ser considerado porque no existe. Si bien debe permanecer excluido
de la definicién elegida en cada instancia, también tiene que perma-
necer abierto para futuras operaciones. La frontera entre un lado y
otro de una distincién solamente es inteligible cuando se estd atento
al hecho de que podria traspasarse y que el otro lado también podria
definirse. Por eso el cruzar la frontera, el crossing en el sentido de
Spencer Brown, tampoco se deja concebir como negacién. De acuerdo
a ello, en el caso de Spencer Brown el cross constituye la definicién de
la definicién, porque el definir exige un traspasar (y con ello un repro-

Beitrdge zur Grundlegung einer operationsfihigen Dialektik, vol. I, Hamburg, 1976, pp.
249-328.

34



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

ducir) la frontera entre unmarked y marked space. El budismo amplia
las posibilidades del negar y lo incluye en el fundamento del ser. Pero
luego surge también la pregunta de si de esta manera se es justo con
el mundo, de cuyo unmarked space debe distinguirse todo lo determi-
nado, pero que no puede por ello negarse*t. El unmarked space no es
observable, pero no por eso es una nada.

Debido a todo esto, la negacion es una operacién cargada de su-
puestos. Presupone ante todo la especificacion de lo negado (ya que
no puede negarse el mundo y el sentido de la operacién del negar), y
presupone la memoria, ya que lo que se va a negar debe permanecer
idéntico con aquello que podria afirmarse. Por tanto, solamente los
sistemas suficientemente complejos cuentan con posibilidades de ne-
gacion.

Probablemente sé6lo se necesiten negaciones cuando se ofrece la
posibilidad de cruzar una distincién y se la desea rechazar; por tan-
to cuando se desea permanecer del mismo lado de la distincién; por
ejemplo: cuando se quiere seguir tratando a un tomate como un toma-
te y no, como parece ser posible en ese momento, como una manzana.
La negacion seria, de acuerdo a ello, un rechazo del crossing. En la ac-
tividad de percibir no se necesita normalmente ninguna negacién, sino
distinciones claras. La negacién aqui solamente es una operacién de
resistencia ante los engafios. Para el establecimiento de codificaciones
binarias, volveremos mds tarde en detalle sobre esto, la negacién es en
cambio un componente constitutivo, precisamente porque el crossing
sigue siendo posible y estd previsto. La negacién es aqui, y solamente
aqui, la reflexién del crossing, la continua disponibilidad de la posibi-
lidad de traspasar o no la frontera.

Esto, a su vez, aclara las dificultades lingiiisticas con las que te-
nemos que enfrentarnos. Pues la lengua de ninguna manera es tnica-
mente un conjunto de simbolos ordenados gramaticalmente, sino ante
todo una forma de comunicacién codificada de forma binaria, la cual
ofrece, para todo lo que deba comunicarse, formulaciones positivas
y negativas. Debido a que tenemos que utilizar el lenguaje surge la
impresion de que el mundo es un unmarked space o una infinitud, a
diferencia del marked space o de la finitud de las cosas. Pero éste es
solamente un problema del lenguaje que resulta del querer definir de
forma lingiiistica el mundo, esto es, cuando se lo intenta distinguir de
forma lingiiistica. Pero toda distincién, y también ésta, cobra actuali-
dad solamente como operacién en el mundo, y también la distincién

44. Cf. K. Nishitani, op. cit.

35



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

marked/unmarked space produce en su utilizacién un, podriamos de-
cir, unmarked space que la recibe.

A veces las teorias de este tipo se describen como tesis de la prima-
cia de lo positivo. También esto es inadecuado. Pues de lo positivo so-
lamente se puede hablar cuando se presupone que también podria ser
negativo. Pero precisamente esto se pondri en duda. Nosotros habla-
mos mds bien de la peculiaridad de los sistemas que procesan sentido
y de aquello que el mundo, el sentido y finalmente la religién pueden
significar para ellos. De «primacia» por tanto solamente se puede hablar
cuando se trata de la eleccién de esta precisa referencia del sistema, por
tanto cuando se trata de definir el surgimiento de esta precisa referencia
del sistema desde «afuera» y desde «adentro», lo que, de todas formas,
solamente puede ocurrir en un sistema de este tipo. La distincién aden-
tro/afuera, que requiere la indicacién de una referencia del sistema, pasa
a ocupar el lugar que en la tradicién onto-teolégica habia ocupado la
distincién entre ser y no-ser.

VII

En relacién a los sistemas psiquicos como observadores, las reflexiones
anteriores permanecen en un terreno que nos resulta familiar si partimos
de la tradicién. Que el ojo no puede ver su visién es un topos contradic-
torio que se mantiene desde Plat6n a Fichte. Precisamente por eso nece-
sita para reflexionar una parte especial del alma®. Ademas, las deficien-
cias cognitivas de las facultades humanas del conocer no son algo que
sorprenda; a fin de cuentas el fuego tampoco puede quemarse a si mismo
(y de esa manera apagarse). En lo que sigue no se trata de la percepcién
ni tampoco de la conciencia. La conciencia efectiia una exteriorizacién
de los resultados (conseguidos mediante el trabajo interno) de las opera-
ciones neurofisiolégicas. Efectia la constitucién de un «<mundo externo»
y opera por tanto con la distincién de heterorreferencia y autorrefe-
rencia. Permanece consiguientemente unida al esquema sujeto/objeto e
incluso en un plan reflexivo solamente puede representarse a si misma
en analogia con las cosas, solamente como subobjeto, solamente como
alma, espiritu, mismidad, yo. Pero el problema dltimo de la religién no
consiste en que ella pueda todavia preguntar por el sentido de esta dis-
tincién sujeto/objeto, y que en tltima instancia deba hacerlo.

Que en las temiticas religiosas existe una referencia al ser humano
no es algo que quede en entredicho, pero esto es algo que atafie a los

45. Aristételes, De anima, I11.

36



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

temas, no a las operaciones bésicas de la religién. Existen poderosos
mitos, por ejemplo el mito del Dios que devino hombre o el mito de
la subjetividad del yo, que ayuda al individuo a sobreponerse al hecho
de ser solamente uno entre muchos. Pero estos mitos solamente existen
como un condensado de comunicacién. Podemos, por tanto, dentro del
contexto de una teoria socioldgica, concebir a la religién exclusivamen-
te como un suceso comunicativo. Que también participan procesos de
conciencia es algo que de ninguna manera se discutira. Sin conciencia no
existe la comunicacién. Pero la realizacién de la religién, al igual que la
realizacién del orden social por antonomasia, no puede comprenderse
como el agregado de operaciones conscientes (cerradas en si mismas).
Planteada de esta manera, una teoria de la emergencia del orden social
chocaria con una improbabilidad extrema; algo asi como si de la vola-
dura en una cantera de marmol pudiese surgir una escultura de Miguel
Angel. El surgimiento, pero también la conservacién y reproduccién co-
rrientes de un orden social, solamente pueden aclararse sobre la base de
una operacién que causa exactamente eso; precisamente sobre la base de
la comunicacién que ocurre realmente y que se reproduce a si misma.
Se trata por tanto exclusivamente de comunicacién religiosa, de sen-
tido religioso que se actualiza en la comunicacién como sentido de la
comunicacién. A diferencia de los juicios que la religién realiza sobre
si misma, nosotros no tendremos por consiguiente que vérnoslas con
entidades religiosas (divinidades por ejemplo), de las cuales se afirma
que existen. A nosotros nos interesa solamente que esto se diga. (Pues
si no se dijese, no habria ninguna ocasién de cavilar acerca de si es cier-
to o no.) Ademis, hacemos abstraccién de juicios sobre los estados de
conciencia (respectivamente individualizados). No se trata, por tanto,
de una «<humanizacién», de una reduccién antropolégica de la religién,
al estilo del siglo xIx. Asi pues, la comunicacién es la tnica referencia
del sistema que admitimos, con lo cual por supuesto debe suponerse que
la comunicacién solamente es posible cuando se encuentran asegurados
ciertos acoplamientos de naturaleza psiquica, orgdnica, quimica y fisica.

Un andlisis de las potencias propias de la conciencia no podria nunca
hacer comprensible la religién y sobre todo no podria aclarar la evolu-
cién de las formas mas altas de la religién. El servicio principal de la con-
ciencia (de los humanos, asi como de los animales mas evolucionados)
consiste en dejar aparecer los resultados de los procesos neurofisiolégicos
del cerebro como «mundo externo» y por tanto posibilitar al organismo
vivo y consciente una orientacién en la diferencia entre autorreferencia
y heterorreferencia. Esto puede suceder mediante la percepcién inme-
diata, pero también a través de simulaciones de muy diferente especie.
También se sabe que la facultad de distincién otorgada por ello aumenta

37



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

en el hombre mediante el lenguaje y que se encuentra provista de una
especie propia de memoria y capacidad de aprendizaje. El hombre puede
entonces recordar aquello que ha percibido (escuchado o leido) bajo la
forma del lenguaje. Dentro del 4mbito de las operaciones genuinas de la
conciencia lo inobservable apareceria siempre, si se lo dota con un indi-
ce de realidad, como lo oculto, lo que se encuentra «detrds» o «en» algu-
na otra cosa que se presenta. La comunicacién religiosa también utiliza,
cuando se trata de ofrecer una representacién imaginable, estas metéforas
del «detrds» o el «en». Pero tan sélo la codificacién de la comunicacién
segin «si» (aceptacién) y «no» (rechazo) abre el campo semintico que la
religién ocupa y desarrolla. Solamente por medio de la comunicacién
puede realizarse el sentido, el cual se ocupa explicitamente de que lo
aludido, lo comunicado y lo que debe comprenderse sea inaccesible para
la conciencia. De esta manera se establecen como metéforas y se ponen
en circulacién formas del sentido como estar-detris, estar-en-algo, invi-
sibilidad, irrepresentabilidad, y la conciencia debe acostumbrarse a este
lenguaje. Pero con ello los correlatos de la conciencia para aquello que
se predica siguen siendo extremadamente inciertos e inaccesibles para la
comunicacién. La comunicacién genera formas propias de comprensién
como condicién de clausura y nuevo comienzo de las propias operacio-
nes, y solamente registra las arbitrariedades de la conciencia cuando és-
tas irritan a la comunicacién misma. Las condiciones de una evolucién
sociocultural propia sobre la base de la autopoiesis comunicativa yacen
precisamente alli: en que la comunicacién sea en alto grado indiferente y
simultidneamente y de forma especifica (pero autodeterminada) sensible
ante aquello que transcurre al mismo tiempo como conciencia.

Comprendemos por tanto la comunicacién como un modo operativo
que se reproduce a si mismo a partir de productos propios, en otras pala-
bras: como el modo operativo de un sistema «autopoiético». Este modo
operativo exige que se alcance una sintesis de informacién, participacién
y comprensién que converja hasta tal punto en su sentido como para
que la comunicacién pueda continuar. Los componentes de constatacién
(informativos) y performativos (participacién) de la comunicacién de-
ben igualarse en cada operacién comunicativa y entenderse dentro de
su contexto. En este sentido, la fe religiosa es y seguird siendo siempre
confesion. Pero la unidad de este acontecimiento es producida como co-
municacién y no como estado de conciencia (inevitablemente precario)
del afectado.

La comunicacién es siempre una operacién de observacién, pues pre-
supone al menos que 1) la informacién y la participacién pueden distin-
guirse, y que 2) el componente comprensién, desde el cual se realiza esta
distincién, no coincide con la participacién, sino que puede diferenciarse

38



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

de ella. Andlogamente complejas son las exigencias en la participacién de
sistemas psiquicos, las cuales mas tarde actdan de manera perturbadora
sobre la comunicacién. Pero la comunicacién es y sigue siendo, cuando
se parte de los sistemas sociales (y no de los hombres concretos), la ope-
racién primaria; y las investigaciones que parten desde aqui pueden dejar
de lado qué es lo que sucede al mismo tiempo con lo psiquico. Aquello
que en las actualizaciones psiquicas pretenda volverse relevante para la
comunicacién deberd hacerse notar como comunicacién. De lo contra-
rio, sigue siendo un cambio sin consecuencias para el entorno del sistema
social de la sociedad.

Cuando la comunicacién se concibe como la sintesis de los tres com-
ponentes —informacion, participacién, comprensién— este concepto no
permite ni una reificacién ni tampoco un primado ontolégico de uno u
otro de estos componentes. La comunicacién no posee origen alguno
—ni en el objeto mismo de la informacién, ni en el actor subjetivo que
participa algo, ni tampoco, finalmente, en el contexto social y sus insti-
tuciones, que posibilitan la comprensién. La comunicacién es su propio
producto—*. Es, por lo tanto, capaz de cambiar continuamente sus prio-
ridades de orientacién seglin dénde sea que la siguiente comunicacién
busque su problema: en la informacién sorpresiva, en las intenciones
de la participacién o en las dificultades de la comprensién. Este anilisis
conduce nuevamente al irrenunciable presupuesto del sentido; pues el
sentido es precisamente el medio que posibilita tal cambio de direccién
de los componentes y se reproduce en él. También por eso los objetos,
sujetos y condiciones de la comprensién no son existenciarios ya dados,
sino «valores propios» de la comunicacién, cuya estabilidad se debe a la
recursividad del comunicarse.

Aqui tenemos que dar como supuesto este concepto de comunica-
cién sin una explicacién detallada?’. Para lo que sigue es sin embargo
importante tener en cuenta que todo lo que se diga sobre el observar vale
también para la comunicacién. Por tanto, también los sistemas sociales
son sistemas que observan —y esto sus generis, con distinciones propias,
y sobre todo sin una facultad de percepcién propia—. Esto también
es valido para la premisa central de la inobservabilidad del observar. Si
bien un sistema de comunicacién posee, al igual que un sistema cons-
ciente, la capacidad de referirse a si mismo. La comunicacién puede, en

46. Para una concepcién similar, pero con una determinacién algo diferente de los
componentes, cf. G. Deleuze, op. cit., pp. 22 ss.

47. Para una ampliacién, cf. N. Luhmann, Soziale Systeme: Grundriss einer allge-
meinen Theorie, Frankfurt a.M., 1984 [Sistemas sociales. Lineamientos para una teoria
general, Alianza/Universidad Iberoamericana, México, 1991].

39



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

el plano de las operaciones bésicas, sefialar comunicaciones, sobre las
que a continuacién habri comunicacién. Un sistema comunicativo puede
ademds convertir en tema su propia identidad, utilizar autodenomina-
ciones, producir autodescripciones, construir teorias sobre si mismo y
someterlas a discusién. Pero siempre a través de operaciones que no ex-
cluyen, sino que precisamente presuponen (como el concepto de regla
de Wittgenstein) que en el sistema también existen otras operaciones
comunicativas.

Por tanto, también aqui la reflexién se encuentra siempre condi-
cionada por y unida a una distincién anterior que no se tematiza en
la observacién misma, sino que hace las veces de su punto ciego. Y lo
mismo ya es vilido en el plano basal del operar comunicativo, esto es,
en relacién a la distincién entre informacion, participacién y compren-
sién. En el instante de actualizacién de la unidad de lo asi distinguido la
comunicacién no puede referirse a si misma; solamente puede operar.
Y cuando se trata de esta unidad, debe ponerse en marcha otra comu-
nicacién que puede realizarse a si misma solamente de forma operativa.
¢Nos hemos entendido?

Los capitulos siguientes tratarin una y otra vez de este problema,
que (siguiendo la propia légica) puede recibir distintos nombres: distin-
cién entre operacion y observacién; inobservabilidad del mundo y del
observar; paradoja de la mismidad de lo distinguido, o también re-entry
de la distincién en si misma. Para la comprensién es importante que con
ello nos refiramos sin excepciones a la comunicacién como operacién
de observacién. Que en la comunicacién cotidiana se haga responsable
al «ser humano» y no a la comunicacién por las inobservabilidades, y
que también las debilidades de visi6n y expresién de la comunicacién
religiosa (por ejemplo, de la orientada de forma mistica) se atribuyan
a condiciones constitutivas de lo humano, no debe conducirnos a con-
fusion. Esto es solamente una de las formas seménticas en las cuales se
esconde la profunda paradoja de la inobservabilidad del observar que se
produce de forma comunicativa. Y si esto es cierto, entonces es la socio-
logia, y no la psicologia o la antropologia, la verdadera y competente
ciencia de la religion.

VIII

Los conocimientos conseguidos mediante la distincién operacién/ob-
servacion se dejan reiterar y ampliar cuando se pregunta por el alcance
de las capacidades cognitivas. Para la tradici6n religiosa siempre resulté
evidente partir de las limitadas capacidades cognitivas de los humanos y

40



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

reservar para Dios atributos conceptuales como el de omnisciencia. En
la ciencia cognitiva actual aparecen problemas similares que, sin embar-
g0, no se formulan con la distincién ser humano/Dios (finito/infinito).
Antes bien, la tesis de la que se parte es: ningiin sistema puede asegurar
su adaptacién al entorno mediante la cognicién*. La cognicién siempre
es solamente un mecanismo accesorio basado en las operaciones del
sistema, cuya funcién central consiste en posibilitar la adaptacién pasa-
jera del sistema a los condicionantes pasajeros del entorno, suponiendo
siempre con ello que el mundo (o, desde el punto de vista del sistema,
el entorno) tolera la autorreproduccién del sistema.

Esto no es vilido para todos los organismos vivos y para la concien-
cia humana, sino de forma modificada para los sistemas comunicativos
de cualquier tipo. Cada comunicacién activa necesariamente (de lo con-
trario no seria comunicacién) un componente de «informacién». Debe
referirse a algo determinado y proporcionar en su punto de referencia
la forma de la informacién. Aquello a lo que refiere debe concebirlo
como una distincién que realiza una distincién, en la medida en que se
lo trata cognitivamente®. Pero para que pueda producirse la comunica-
cién se necesita ademds una participacién de la informacién y, finalmen-
te, una comprension suficiente para que el flujo comunicativo contintie
y se oriente segtin la diferencia entre participacién e informacién. Por
tanto, la comunicacién nunca es una cognicién que se reproduce a si
misma apoyéndose en la informacién. Su prestacién especifica no con-
siste en copiar dentro del sistema («representar») estos condicionantes
del entorno, sino en ejecutar una mediacion constante entre componen-
tes informativos (constativos) y participativos (performativos) del modo
de operar propio. Opera como el cerebro, dependiendo del entorno,
pero sin entrar en contacto con él. Pues como operacién que reproduce
el sistema de estas operaciones con intervencién recurrente sobre otras
operaciones, la comunicacién también debe confiar en los presupuestos
del entorno que no puede concebir ni tematizar en la comunicacién
misma. Da por sentado un entorno que tolera la comunicacién en un
caso normal, ante todo sistemas de conciencia, pero también un entor-
no bastante discontinuo, rico en sorpresas y ecolégico. Con ello no se
descartan excepciones e interrupciones, pero deben poder actuar como

48. Para los organismos cf. A. Moreno, J. Fernidndez y A. Etxeberria, «Computatio-
nal Darwinism as a Basis for Cognition»: Revue internationale de systémique 6 (1992), pp.
205-221.

49. El concepto de informacién de Bateson: una distincién que fija una distincién.
Cf. G. Bateson, Okologie des Geistes: Anthropologische, psychologische, biologische und
epistemologische Perspektiven, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1981, p. 488 [Pasos hacia
una ecologia de la mente, Carlos Lohlé, Buenos Aires, 1972].

41



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

irritantes sobre la comunicacién y ser definibles como sucesos en con-
traste con el estado normal del mundo.

Tampoco cambiar nada en esto una estructura cognitiva especiali-
zada en el procesamiento de la informacién bajo la forma de un saber
que pueda volver a utilizarse, de la distincién seméntica del signo como
significativo, o bajo la forma de métodos acreditados para adquirir y
testar el saber. Pues tales estructuras presuponen, por un lado, activa-
cién a través de la comunicacién; no son recursos libres de operaciones
y que estén disponibles. Y ademais su evolucidn se encuentra gobernada
por el interés conductor de toda cognicién, esto es, posibilitar adapta-
ciones pasajeras a situaciones pasajeras. Nunca se trata, por tanto, de un
inventario cada vez mejor, mds acertado, agudo y profundo del mundo
tal como «es», sino siempre de una construccién interna con la que el
sistema se asiste a si mismo. La ampliacién de las capacidades cogniti-
vas en direccién a la digitalizacién, almacenamiento, refinamiento de
las distinciones o del ritmo de aprendizaje con un cilculo previo de la
mutabilidad de todo el saber no mejorara por consiguiente la seguridad
mundial del sistema, sino que en cualquier caso aumentard su propia
irritabilidad. El sistema podra entonces tipificar y procesar mds factores
sorpresivos y todavia desconocidos y con ello agrandar el 4mbito de
comunicaciones que puede ser comprendido. Pero en ello no existe nin-
guna garantia para el mejoramiento de la capacidad de adaptacién del
sistema social. La evolucién tampoco significa seleccién de aquel saber
que contribuye a la mejor adaptacién del sistema a su entorno, sino tni-
camente testeo de formas con las cuales la autopoiesis del sistema puede
continuar avanzando a pesar de una complejidad impulsada hasta lo
improbable —o, en lenguaje cibernético, a pesar de una intensificacién
de la desviacion—*°. El logro de la evolucién radica en crear una alta
probabilidad de conservacién a partir de una escasa probabilidad de
surgimiento, y esto significa crear sistemas.

La autopoiesis del operar comunicativo proyecta un futuro toda-
via no ocupado y desconocido, en el cual —y solamente esto es segu-
ro— seran posibles muchas otras operaciones. La incertidumbre signi-
fica precisamente: incertidumbre sin fin; incertidumbre que se vuelve
a constituir con cada determinacién. Esto garantiza posibilidades de
correccién y es suficiente para ello. Para esto no se necesitan garantias
trascendentales, ningiin a priori. Tal reserva correctiva es suficiente en
casi todos los sistemas funcionales, en la politica, en la economia, en la

50. Cf. sobre esto especialmente M. Maruyama, «The Second Cybernetics: Deviation-
Amplifying Mutual Causal Processes»: General Systems 8 (1963), pp. 233-244. Cf. tam-
bién el postscriptum a «Second Cybernetics»: American Scientist 51 (1963), pp. 250-256.

42



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

ciencia y hoy en dia hasta en las relaciones intimas. Pero si se exige mas,
deben introducirse otro tipo de recursos de sentido.

Estos puntos de partida teéricos poseen amplias consecuencias, tanto
para la evolucién de la vida como para la evolucién del sistema comu-
nicativo sociedad. Rompen con la suposicién tradicional de un mundo
pretendidamente dado en el ser y comprendido con una légica dual
de si/no. La religién, partiendo de estas bases, tuvo que aliarse con la
ontologia, tuvo que aceptar por consiguiente una cosmologia y hasta
postular un creador (con el ser como predicado), que crea y conserva
todo lo existente. La reconversién del punto de partida a un construc-
tivismo operativo y el énfasis puesto en los presupuestos operativos de
toda cognicién conducen, en cambio, a una problemitica totalmente
diferente. Si el mundo y el presupuesto natural de la adaptacién de
los sistemas se sustraen a la observacion y, mds aiin, al procesamiento
cognitivo, ¢cémo puede entonces el sistema desarrollar algo asi como
confianza en el sentido? No se encuentra lejos la sospecha de que la
religién se ocupa de esto.

IX

La reflexion final de este capitulo estard dedicada al sentido de la muerte.
En todas las religiones y en todas las teorias de la religién la muerte juega
un papel importante. La muerte pertenece a las experiencias basicas de la
vida humana, es decir, es una experiencia que concierne a todas las res-
tantes, independientemente de sus destinos vitales y de su estatus social.
Incluso temporalmente, la muerte posee la particularidad de poder hacer
su entrada en cualquier momento, también cuando no se cuenta con ella.
Desde un punto de vista social, se trata de la muerte experimentada de los
otros como de la posibilidad siempre presente de la propia muerte. Estos
universales muestran sin necesidad de hacer mis comentarios que el sen-
tido de la muerte constituye un problema en el que la religién tiene que
mostrar sus capacidades. Para otros sistemas funcionales y organizaciones,
la muerte juega un papel limitado: la medicina se esfuerza en combatirla,
para las compaiiias de seguros se trata de una magnitud que se puede cal-
cular con sorprendente exactitud, en la cual la estadistica se ve remitida
a su propia paradoja: exactitud del pronéstico en los grandes niimeros
condicionado por lo impredecible del caso individual. La muerte ocasiona
en las organizaciones problemas de sucesi6n; en los sistemas politicos,
eventualmente, momentos de inseguridad considerables. El derecho le
otorga a la muerte consecuencias juridicas. En ninguno de estos casos el
sentido de la muerte afecta de manera central a la funcién del sistema.

43



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Para la religion esto parece ser diferente. No podria existir ninguna
religién que evitara decir algo acerca de este problema; y mucho menos
una religién que deje que la muerte simplemente suceda sin ofrecer un
ritual con el cual los vivos puedan configurar su estado de afeccién y
asegurarse su participacién social’l. Se encuentra ampliamente difundi-
da la creencia en la supervivencia espiritual de los muertos, a menudo
como antepasados funestos, a quienes se debe apaciguar, o como almas
malditas, por quienes se debe oficiar misa. La semdantica de la vida cor-
poral contiene distintivos que designan algo que sobrevive a la muerte
corporal, algo que se libera a través de ella o que solamente surge con la
muerte (de igual manera que el cuerpo, mediante la concepcién y el na-
cimiento). Una distincién clara entre cuerpo/alma, tal como la formula
la religién cristiana, no puede tomarse como supuesto: antes bien, es un
logro evolutivo de tipo especial, que no en ltimo lugar ha conducido a
una reduccién considerable de la seméintica corporal y que luego pudo
someterse a un nuevo proceso de complejidad por parte de las ciencias
naturales y la medicina.

La cosmologia cristiana refleja la muerte en dos concepciones dife-
rentes del tiempo que remiten ambas a la vida, que estin formuladas
como vida. Aeternitas es el tiempo simultineo a todos los tiempos de
la vida de Dios: el tiempo de una vida simple y por tanto indisoluble,
sin devenir ni transcurso, por consiguiente sin sucesién. Tempus, por el
contrario, es el tiempo de la vida humana como vida de un compositum
que se disuelve, que sélo participa de la vida eterna por medio del alma.
La diferencia de los tiempos, también por tanto el tiempo diferencial
del tempus, surge solamente por medio de la creacién; la pregunta acer-
ca del tiempo anterior a la creacién no posee por consiguiente sentido
alguno®2. La discrepancia de ambos conceptos de tiempo se encuentra a
la vez marcada y disuelta mediante el hecho de que el futuro es incog-
noscible. Esto no significa Ginicamente que se desconozca el momento
de la propia muerte, sino también que el futuro que empieza con la
muerte es incognoscible: un agujero que se llena posteriormente con el

51. Esto no quiere decir que todo ritual de esta especie posea connotaciones reli-
giosas. En los pueblos del sur de Italia existe la costumbre de que, en casos de muerte,
el viudo/la viuda no puede abandonar durante cierto tiempo la casa y es asistido/a por
parientes, amigos y vecinos en turnos rigurosamente ordenados segtin la cercania per-
sonal. El problema en cierto modo se duplica artificialmente y se lleva a una forma en
que puede disolverse mediante un comportamiento prescrito. O de otra manera: la
muerte se carga adicionalmente con obligaciones y restricciones en el comportamiento
que desplazan la diferencia, y la atencién se desvia a un cumplimento meticuloso de las
exigencias.

52. Agustin, Confesiones XI, 12 ss.

44



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

saber profesional de los te6logos, sobre todo con el esquema cielo e in-
fierno. A la cura de almas, tanto individual como sacerdotal, le compete
el deber de formular reglas para la conduccién de la vida y hacerlas ob-
servar, reglas que aseguran, o que por lo menos logran que con la gracia
de Dios sea probable que con la muerte se alcance la salvacién celestial y
no exista una condena eterna al infierno. La cosmologia de este tiempo
doble es a la vez un «marco» que traslada la distincién vida/muerte a otra
distincién y que de esta manera le otorga un sentido que ya no pueden
ofrecer terminologias mas antiguas que se refieren al cuerpo viviente (en
griego, por ejemplo, aion).

En las teorias de la religién usuales no se distingue claramente entre
funcién (para la sociedad) y prestaciones (para otros sistemas). Se parte,
sobre la base de supuestos antropolégicos, de que la persona que se en-
cuentra cerca de las garras de la muerte necesita consuelo y, en vista a la
propia muerte que se avecina, aliento. En la muerte se refleja la totalidad
de la vida, solamente desde el final se la puede concebir como unidad,
y alli es donde pueden acoplarse dotaciones de sentido religiosas. A los
ritos correspondientes se les adjudica, desde una interpretacién moder-
na y funcionalista, una funcién datente» de liberacion de tensiones y la
transformacién de la presién del sufrimiento en actividades inofensivas.
Quizés esto sea totalmente cierto en lo que refiere a las prestaciones de
los medios de la fe religiosa, del consuelo religioso y de los ritos de la
religién. Considerdndolo también desde un punto de vista evolutivo se
podrian suponer aqui los impulsos para el desarrollo y seleccién de de-
terminadas semdnticas y pricticas que se actualizan en ocasién de los
decesos y para ello se tienen preparados moldes repetibles. Pero con esto
no se ha dicho nada todavia sobre la funcién social de la religién y sobre
el tratamiento religioso de la muerte.

En primer lugar no se trata de la muerte biolégica como tal, sino
del saber de la muerte. El saber es saber comunicable. Se articula en el
medio del sentido, y aunque sea solamente con la ayuda de la distincién
entre vida y muerte. De manera muy tipica, las soluciones a este proble-
ma adoptan la forma de reanudacién de la muerte en la vida%; sea que
se parta de una vida después de la muerte, sea que se distinga entre la
vida eterna de Dios y la vida temporal del ser humano. Debido a que no
existen operaciones libres de sentido para la conciencia ni tampoco para
la comunicacién, la muerte, por tanto, es solamente presentable en el me-
dio del sentido o, con mis exactitud, solamente como una de las formas

53. Asi pues, desde un punto de vista formal, una re-entry de la distincién vida/
muerte en si misma con todas las consecuencias de una unresolvable indeterminacy, tema
que se puede leer en S. Brown, op. cit., pp. 56 ss.

45



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

del medio del sentido. Y precisamente aqui, y no por tanto en la supuesta
«falta de sentido» de la muerte, parece encontrarse el problema’*.

El sentido es un medio de los sistemas autopoiéticos. En esto ra-
dica que no pueda preverse ningiin final en el plano de las operacio-
nes (conscientes o comunicativas). Cada elemento que se produce, se
produce por y para el contexto de reproduccién de los elementos. No
puede por consiguiente existir un «elemento tdltimo», pues un elemen-
to «tltimo» no seria un elemento. Encontramos la misma estructura en
el medio del sentido y especialmente en la forma temporal del mismo.
Cada forma del sentido se constituye con ayuda de remisiones a otras
posibilidades. Desde un punto de vista temporal, no existe por tanto
ni un comienzo absoluto ni un final absoluto, en el que no se formu-
lase la pregunta acerca del antes o del después. El rechazo de esta pre-
gunta, por ejemplo en la doctrina agustiniana del eterno presente de
la vida de Dios y en las citas de los Salmos en las que se apoya®’, opera
con un concepto de tiempo irrepresentable, paradéjico en si mismo e
indiferenciado, y por eso mismo se muestra como religioso. En el me-
dio del sentido tales estipulaciones no pueden aparecer de otra manera
que como fijaciones de la fe. El tiempo indiferenciado, sin futuro ni
pasado, sin afios ni dias, sin sucesién, es en si mismo una cesura, un
acto de la «escritura» en el sentido de Derrida, destinado a distinguirse
de la comprensién del tiempo de las personas que viven.

En el plano de las operaciones autopoiéticas, al igual que en el pla-
no de la semdntica, para cuya observacién sirve, no puede por tanto
existir ningiin final sin «después», ninguna muerte sin «después». La
conciencia no puede pensar un pensamiento ltimo y por ello mismo
tampoco puede representarse c6mo seria un pensamiento tltimo. Y
por eso mismo resulta evidente que siempre pueda existir una comuni-
cacién posterior a cada muerte y sobre ella; y que eso que ha sucedido
pueda entenderse al menos hasta el punto de que la comunicacién
siga siendo posible. Tanto para los sistemas psiquicos como para los
sociales (y para ambos, ya que se trata del sentido como medio de
observacion de sus operaciones), la muerte es a la vez un seguro saber
y no-saber. En la comprensién de la muerte, el medio del sentido cae
en contradiccién consigo mismo. Se trata de una experiencia limite
que contradice la forma de la frontera, la cual debe tener como presu-
puesto que existe otro lado. Toda interpretacién que se erija aqui no

54. Aqui tenemos naturalmente que distinguir de nuevo conceptos de sentido. El
sentido inevitable de la muerte significa que la muerte, en relacién a determinadas espe-
ranzas en la vida, también puede experimentarse como «plena de sentido» y comunicarse.

§5. Cf. nuevamente Agustin, Confesiones, especialmente XI, 14, 17-20.

46



LA RELIGION COMO FORMA DE SENTIDO

puede por consiguiente negar que es solamente una interpretacion.
Puede situar ontolégicamente su propio no-saber en el mundo, puede
de cierto modo cosmologizarlo. Puede interpretarlo por medio del es-
quema inmanencia/trascendencia. Pero evidentemente esto no puede
suceder de tal manera que se escoja la muerte como problema tinico
y se presente una oferta para ello (que inmediatamente seria impug-
nada). Tales interpretaciones tnicamente cobran plausibilidad como
religién, y esto significa: solamente como sistema que pueda movilizar
la suficiente cantidad de saber acerca del mundo, que pueda actualizar
las suficientes redundancias, de manera tal que la muerte, como caso
en que el sentido mismo se experimenta como paraddjico, retroceda y
sea acogida en un mundo que pueda tratarse como conocido y familiar.

47






Capitulo 2

CODIFICACION

Sea lo que sea la religion, siempre estd destinada a construir formas
en el medio del sentido. Al igual que cualquier otro procesamiento de
sentido. Esto aiin no deja conocer dénde radicaria lo especifico de la
religién. A fin de realizar una transicién podemos retrotraernos, sin
embargo, al anilisis de formas que comenzamos en el capitulo anterior.
No nos ayudaré preguntarnos por el «sentido de la religién» como se
pregunta por algo disponible, ya que toda respuesta a esta pregunta
utiliza una forma, por consiguiente debe realizar una distincién que
designe algo —precisamente la religion— y excluya «todo el resto».
Pero ¢c6mo podria una religién aceptar una donacién de sentido que
excluya «todo el resto», que utiliza en cierto modo el lado interno de
su forma como disculpa para no tener que ocuparse méas del unmarked
state del mundo y también del observador?

Sea cual fuere la frontera que se trace entre marked y unmarked:
como religién solamente nos puede valer una donacién de sentido que
encuentre precisamente alli su problema.

Esto significa ante todo que toda utilizacién de forma implica re-
ligién, ya que toda utilizacién de forma produce un unmarked state.
(Sin marcacién no existiria naturalmente algo no-marcado; en primer
lugar, el mundo siempre debe transformarse en un espacio imaginario
mediante la distinciéon marcado/no marcado.) Pero no obstante ello, la
religién tiene, en el marco de su competencia universal de sentido, una
distincién especifica en su mira, precisamente la distincién marked/un-
marked (observable/inobservable). Pero ¢c6mo puede designarse esto

49



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

como una distincién, cémo puede marcarse como una forma, cuando
el otro lado, el lado externo de la distincién, se sustrae a la marcacién,
siendo exactamente ésta la condicién de la marcacién misma?

Aplicamos a este problema una doble comprensién en la medida en
que preguntamos por el cédigo de la religién. Una codificacién parte
del supuesto de que pueden designarse ambos lados de la distincién
(que sirve como c6digo), aunque sea solamente con la ayuda de la dis-
tincién entre un valor positivo y uno negativo. Ya volveremos sobre
esto. En este momento interesa Gnicamente un problema anterior, a
saber, la pregunta acerca de qué es lo que sucede cuando el cédigo de
la religién toma posesién del sitio que ocupaba de manera originaria y
universalmente formal la distincién marked/unmarked. Podria suponer-
se que de esta manera la religién misma se vuelve distinguible, es decir,
como un sistema con este (y ningin otro) cédigo. Ademads, el observa-
dor también se dejaria observar, a saber, como alguien que utiliza esta
forma, como alguien que con la ayuda de esta distincién le otorga un
sentido religioso a aquello que designa. Y justamente aqui el pecado
ingresa en el mundo.

Ahora realmente habria que distinguir ambos lados del c6digo de su
respectivo unmarked state. No pueden existir dos unmarked states, ya
que esto supondria digitalizacién, es decir, marcacién. Evidentemente,
y debido a razones de ordenamiento légico, se trata del tercio excluso,
se trata de no dejar ingresar el caos en un mundo ordenado. Pero éno
habia sido el mundo mismo el que ahora se excluye del mundo? éCémo
se llega al mundo en el mundo, a la inclusién del tercio excluso?

Si uno se deja guiar por esta pregunta, pronto se reconocen miil-
tiples posibilidades de remediarla. Existen mitos del nacimiento del
mundo que pueden narrarse y que por medio de la narracién, es decir,
a través de una secuencia de distinciones sintonizadas entre si, ganan
plausibilidad. Existen marginaciones, tabites, prescripciones de higie-
ne y limpieza que proyectan el orden en lo excluido!. Otra solucién
es considerar al mundo mismo como distinguible. El mundo se vuel-
ve capaz de ser designado cuando se le opone otra cosa —o bien un
Dios, o bien la nada—. Entonces se puede cargar el lado no-mundano
de esta distincién con un simbolismo que representa la incapacidad de
comprender. Esto pareceria bastar para poder presuponer al mundo
mismo en el modo de lo observable. Pueden introducirse, como en el
paraiso, prohibiciones al conocimiento; o la representacién de que el
observador es el demonio. La religién crea con todo ello una seméntica

1. Para ello, véase la conocida monografia de M. Douglas Purity and Danger: An
Analysis of Concepts of Pollution and Taboo, Harmondsworth, 1970.

50



CODIFICACION

de su codificacién que en determinadas sociedades histéricas resulta
suficiente para fines comunicativos y para la absorcién de inseguridad.
La religién se canoniza y margina a los que preguntan.

Pero no se puede descartar con total seguridad que las preguntas no
sean redirigidas hacia la unidad del c6digo, hacia la unidad de positivo
(por ejemplo: bueno) y negativo (por ejemplo: malo), hacia la unidad
de marcado y no-marcado, hacia la unidad de la distincién necesaria
de formas sin mas. Los fil6sofos conceden que el escepticismo (que no
conduce a nada) debe transportarse como «el lado libre de cualquier
filosofia»?. Pero esto es finicamente otra variante para la formulacién
de nuestro problema. Detrds de cada designacién que determina se es-
conde siempre la unidad —para ella inobservable— de su diferencia.
Y esto significa: una paradoja.

II

Si hay algo cierto, entonces es esto: que una paradoja (aunque posea
la forma de una tautologia) no puede convertirse jamds en una iden-
tidad sin pérdida de sentido. Ni en la identidad de un Dios redentor,
ni en la identidad de una Nada redentora, ni tampoco en la identidad
de un Principio. Se necesita una distincién si se pretende disolver una
paradoja en identidades con capacidad de acoplamiento. Para el punto
ciego de la paradoja, que no deja salir de si ninguna informacién, de-
ben sustituirse identidades distinguibles que limitan lo que se les puede
exigir a continuacién. El lenguaje quizis engafie aqui, en la medida
en que dota al sujeto de la oracién con atributos o actividades. Pero
si se abstrae de esta costumbre clasificatoria, inmediatamente se ve la
diferencia: Dios y redencién, Nada y redencién, Principio y recono-
cimiento. Para ello tenemos la pregunta acerca de cudles distinciones
se sustituyen por la de observable/inobservable, de manera tal que la
paradoja pueda desplegarse en identidades capaces de enriquecerse,
como precisamente «Dios» y «redencién».

Tan pronto como se trata del despliegue de una paradoja, se trata
también de historia. Pues la transformacién no se produce de mane-
ra légica sino creativa, no se produce de forma necesaria sino con-

2. Asi, G. W. F. Hegel, Verhditnis des Skeptizismus zur Philosophie, Darstellung
seiner verschiedenen Modifikationen und Vergleichung des neuesten mit dem alten, Werke,
vol. 2, Frankfurt a.M., 1970, pp. 213-272, cita, p. 229. Debo la indicacién de este pasaje
a Karl Eberhard Schorr.

51



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

tingente’. La sociedad puede por tanto escoger soluciones adecuadas a
las paradojas dependiendo de con qué designaciones pueda operar con
plausibilidad®. Esto también significa que determinadas figuras deben ser
distinguibles y que, por tanto, se encuentran sometidas a la «critica». Los
ataques sorpresivos desde la retaguardia del unmarked state no pueden
descartarse nunca con eficacia, precisamente porque alli falta la marca-
cién. La estabilidad a largo plazo (evolutiva) solamente se puede obtener
mediante la capacidad de modificacién: lo mismo en formas siempre
diferentes. La identidad se constituye a través de la repeticién, pero la
repeticion tiene lugar en otras situaciones, activa otros contextos, a me-
nudo otras distinciones, que perfilan lo mismo en conceptos diferentes.
En la repeticion se condensa y confirma al mismo tiempo aquello que
en ella se mostraba como idéntico, se lo reduce a un ntcleo de sentido
(esencia, essentia) y se lo confirma mediante la ampliacién de su «signi-
ficado para...». La metafisica ontolégica habia dado cuenta de ello por
medio de la distincion entre determinaciones sustanciales y accidentales.
Asi se puede llegar a configuraciones de identidad que se sobreviven a si
mismas, a una semintica digna de preservarse que representa una comu-
nicacién digna de preservarse’.

Pero los excedentes de remisién de todo sentido mantienen siempre
abierta la posibilidad de considerar las determinaciones como limita-
ciones y de preguntar por el otro lado. A partir de ello, la técnica de las
quaestiones disputatae de la Edad Media se volvié un deporte de erudi-
tos que al final, cuando la autoridad ya no alcanzaba, y a fin de contestar
las cuestiones propuestas, condujo a la legitimacién de la paradoja®.
Existen, por consiguiente, caminos siempre nuevos que conducen al
origen, a la paradoja, y con ello a una forma en la cual desaparece la
capacidad de volver a reconocer la religién como religién. Pero al mis-
mo tiempo, y precisamente por ello, la religién pone en movimiento
tendencias para evitar esto (o permite la entrada en el sistema de peque-
fos circulos para la auto-observacién del sistema), a fin de no caer en
la indiferencia de un anything goes [todo vale]. Pero la pregunta sigue

3. Cf. K. Krippendorff, «Paradox and information», en B. Darwin y M. J. Voigt
(eds.), Progress in Communication Sciences, vol. 5, Norwood, N.]., 1984, pp. 45-71.

4. Paraun estudio de caso del 4mbito juridico, cf. N. Luhmann, «The Third Ques-
tion: The Creative Use of Paradoxes in Law and Legal History»: Journal of Law and
Society 15 (1988), pp. 153-165.

5. Acerca de la preserved communication habla Eric A. Havelock, Preface to Plato,
Cambridge, Mass., 1963, p. 134. Cf. Id., Origins of Western Literacy, Toronto, 1976, p. 49.

6. Para esta genealogia de la predileccién por la paradoja en la literatura renacentis-
ta, cf. A. E. Malloch, «The Technique and Function of the Renaissance Paradox»: Studies
in Philology 53 (1956), pp. 191-203.

52



CODIFICACION

pendiente: cuéles formas del sentido logran esto, por cudnto tiempo y
para qué sociedad.

Entre las innumerables distinciones posibles que han aparecido en el
contexto de la religién, buscamos una que posibilite conocer la religién
como religién. Conocer la religiéon como religion: esto significa antes que
nada un procedimiento de clasificacion sobre el cual los observadores se
ponen de acuerdo, o no. La clisica pregunta acerca de la «esencia» de la
religién puede contestarse de manera diferente por parte de observado-
res diferentes. Si se formula la pregunta de esta manera, y esto significa:
desde fuera, la distincién de la religion puede elegirse de diferentes for-
mas, a menudo orientada segiin los contenidos de sentido que se preten-
den considerar como religién. Para uno es justo que en el comedor uni-
versitario exista un mend alternativo, para otro, no. Si se permanece en
la pregunta acerca de la esencia y en un tratamiento en cierto modo on-
tol6gico del problema, no se puede evitar, bajo las condiciones actuales
de la sociedad, un pluralismo religioso —y esto no solamente en el sen-
tido de una multiplicidad de religiones con sus respectivos partidarios,
sino también en el sentido de un disenso sobre aquello que hace que a
determinados contenidos de sentido se los pueda calificar de religiosos.

Aplazamos por ello la cuestién e interrogamos solamente a un Gni-
co observador: la religién misma. La pregunta seria entonces: ¢en qué
reconoce la comunicacioén religiosa que se trata de comunicacion reli-
giosa? O en otras palabras: éc6mo se distingue la religién a si misma?
Como observadores externos, nos fiamos entonces de la auto-observa-
cién de la religién. No prescribimos aquello que se describe a si mismo
como religién, sino que lo aceptamos. De todos modos, suponemos (y
podemos errar en este punto y ser refutados empiricamente) que existe
para ello una distincién conductora que reformula la paradoja basica
de la re-entry de la forma en la forma. Suponemos que la religién po-
see una ocasién de distinguirse y de copiar la distincién en su propio
interior. Suponemos, por tanto, que la religién dispone de la distincién
entre autorreferencia y heterorreferencia, y también que el «auto» de
esta referencia atin no responde la pregunta acerca de c6mo la religién
se reconoce a si misma como religién.

III

En un primer momento de la reflexién recurrimos a la tesis de que el
mundo del sentido (o, en otras palabras, la realidad) debe dividirse si se
quiere observar algo. Pero esto solamente significa que cada observacién
depende de una distincién efectuada operativamente. En el caso de la

53



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

comunicacion religiosa se trata de un caso especial, al cual podemos de-
nominar (de forma ain muy general) como reduplicacién de la realidad.
A cualesquiera cosas o sucesos se les asigna un significado especial que
los arranca del mundo cotidiano (en el cual siguen siendo accesibles) y
se los dota de un «aura» especial, de circulos de referencia especiales.
Algo similar es vélido para la marcacién del juego, o del arte, o del ana-
lisis estadistico —para la religién acaso resulten parientes sorprendentes
que no tengan el mismo valor—’. Una distincién de este tipo parece
existir en todos los sistemas sociales®; solamente varia la manera en que
se clasifican los estados y sucesos; y en ello se encontrari el punto de
partida para las posibles diferenciaciones que finalmente distinguen y
clasifican de forma separada los errores, las contravenciones de la nor-
ma, los problemas religiosos, los rendimientos artisticos, etc. Incluso la
«reduccién trascendental» de la fenomenologia husserliana sigue este
esquema: la pregunta ontolégica y «la posicién natural» ante el mundo
se ponen entre paréntesis (epojé), y la libertad ganada con ello para
realizar variaciones de posibilidades se utiliza para descubrir valores
estables (aqui llamados todavia «esencia») que le ofrezcan resistencia.

Para el mundo esto tiene como consecuencia en un primer momen-
to que el concepto de realidad adopta un sentido calificativo. Solamente
mediante ello surge la realidad (y con ella el destino) que designa, es de-
cir, que puede distinguirse de otras cosas. El mundo contiene entonces
algo que no es real en este sentido restringido, pero que sin embargo
puede servir como posicién de un observador que, por su parte, puede
ser observado. Entonces no todo lo que es, en la medida en que es lo
que es, es real, sino que se concibe mediante ello una realidad especial,
digamos real, por la cual existe algo que se distingue de ella. El interés
de la ciencia de la religién estuvo hasta ahora centrado de manera pre-
ponderante, si no exclusiva, en la comprensién del fen6meno especial
de lo santo o sagrado, bajo el supuesto de que nos acercariamos més a
la cuestién con preguntas del tipo «¢Qué es...?». Pero si uno, por el con-
trario, se deja conducir por una formulacién tedrica diferencial, se pue-
de ademads preguntar: ¢qué sucede con el otro lado cuando el mundo se

7. Para el juego (y la fantasia), cf. G. Bateson, Okologie des Geistes: Anthropo-
logische, psychologische, biologische und epistemologische Perspektiven, trad. alemana,
Frankfurt a.M., 1981, pp. 241 ss.; para el arte, A. C. Danto, Die Verklirung des Gewdhn-
lichen: Eine Philosophie der Kunst, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1984; para la estadis-
tica y sus conclusiones probabilisticas, G. S. Brown, Probability and Scientific Inference,
London, 1957, pp. 1 ss. Para las puras marcaciones (semidticas), cf. también J. Culler,
Framing the Sign: Criticism and its Institutions, Oxford, 1988.

8. Cf. también I. Goffman, Relations in Public: Microstudies of the Public Order,
Harmondsworth, 1971.

54



CODIFICACION

divide en sagrado y las restantes cosas? Para un observador, la realidad
solamente surge cuando en el mundo existe algo de lo cual ella pueda
distinguirse; solamente a través de ello la realidad puede en cierto modo
endurecerse, en comparacién con el mundo mis bien fluido de la imagi-
nacién. Y solamente después de ello se pueden realizar conjeturas acer-
ca de las relaciones, de las proporciones de reflejo o de las actividades
que intervienen y que juntan a estas dos partes del mundo, la realidad
real y la imaginaria. El logro primario de la religién podria haber sido el
constituir la realidad, en la medida en que pone algo a disposicién para
la observacién que no cae dentro de esta categoria.

Ya la utilizacién lingiiistica de los signos tuvo que estar unida a una
revolucién que luego produjo efectos en cascada. Por un lado se dota
a la cognicién de la capacidad de equivocarse y a la comunicacién de
la capacidad de mentir. Entonces se pueden observar realidades que, si
lo podemos formular de alguna manera, no poseen realidad referen-
cial. Pero con ello aitin no es suficiente: ademas se puede duplicar la
realidad de forma artificial y consensuada, esto es, se la puede reducir
y ampliar. Precisamente de ello se trata en los casos mencionados del
juego, del arte, de la estadistica, de la religién. A diferencia del caso de
la equivocacién, esta duplicacién no se encuentra destinada a volver a
ser borrada, sino que se la connota de manera positiva y se la reprodu-
ce como algo digno de preservarse. Ella proyecta, en cierto modo, el
primer mandamiento de todo acto de observar (iestablezca una distin-
cién!) sobre el mundo, con la consecuencia de que luego se debe especi-
ficar siempre de qué lado de la distincién se acoplan otras distinciones,
denominaciones, observaciones.

Esto conduce a la siguiente pregunta: ¢éc6mo se reproduce una dis-
tincién seria de este tipo entre realidad e imaginacién (que sin embargo
no debe ser una equivocacién)? Deben existir signos que protejan de la
confusién; acaso cuasi-objetos’ como profetas o balones de fiitbol que
permitan reconocer que las secuencias han de ser subsumidas al doble
de la realidad, o las reglas de juego o de la estadistica que aseguran que
uno permanece en el 4mbito de lo probable/improbable sin cometer el
error de extraer conclusiones sobre sucesos concretos. Pero éno deben
existir posibilidades, precisamente en el caso de la religién, de admitir
la confusién, mis atin, de producirla en determinadas situaciones de
manera planificada, por ejemplo bajo la forma de cultos extiticos?

La sefial acaso mds caracteristica y seguramente temprana de una
realidad imaginaria de lo religioso se encuentra en la limitacién de la

9. En el sentido de M. Serres, Genése, Paris, 1982, pp. 146 ss.

55



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

comunicacién mediante la forma de lo misterioso, que solamente se
abre en circunstancias especiales y a iniciados especiales (y, por tanto,
en primera instancia, es algo en principio cerrado). Lo sagrado se dis-
tingue a si mismo y se protege de la trivializacién mediante esta forma
del misterio. Con ello se somete a control social la problemética —que
subyace en la duplicacién de la realidad como tal— de la arbitrariedad
de posibles afirmaciones sobre el otro lado de la realidad: no puede
venir cualquiera y afirmar cualquier cosa. En la sociologia clasica esto
se transcribe a través del concepto de institucionalizacién como presu-
puesto del control social.

La representacién de lo sagrado como un misterio posee impor-
tantes ventajas. Convierte en extrafio aquello que se percibe, pero lo
deja, sin embargo, en el estado de lo que se puede percibir. Se trata,
a forma de ejemplo, de huesos'’; o de estatuas, o de imigenes, o de
determinados objetos naturales, como las montaiias, o las fuentes, o los
animales. Se trata por tanto, dentro de la conceptualizacién del capitulo
precedente, de las visualizaciones de una re-entry. Es algo «que se puede
tocar»; y simultdneamente algo mas que eso, de modo que no debe real-
mente tocarse, aunque se podria hacerlo. El problema de la duplicacién
se traslada a una ambivalencia protegida mediante la «reserva» (aidés) y
de esta manera es neutralizada por medio de una ambigiiedad especifica
del objeto.

En tanto que el misterio pueda objetivarse en lo percibible, puede
suponerse en la comunicacién. Sigue siendo un misterio que, como pue-
de mostrarse, existe. Se lo ve, porque también otros lo ven. Pero con
ello se evita un problema que vuelve a aparecer tan pronto como se ten-
ga que comunicar el misterio como tal. Pues los misterios, en la comuni-
cacién, se exponen al acertijo o a la traicién. No pueden construirse por
medio de la comunicacién, sino solamente deconstruirse. No pueden
representarse como artefactos de la comunicacién sin una contradiccién
performativa. En el contexto comunicativo se sale adelante con tabdes.
Esto tiene como consecuencia que no queden descartadas las fisuras del
tabii; pues también el tabd, como forma, posee otro lado: precisamen-
te la violacién. Esto puede conducir, bajo determinadas circunstancias
(y esto constituye una indicacién de posibilidades evolutivas), a que
una violacién del tabd, un comportamiento inaudito, puedan aparecer
como elementos fundantes de una nueva religién.

Otra salida radica en que el misterio se formule funcionalmente

10. Asi en el caso de F. Barth, Ritual and Knowledge among the Baktaman of New
Guinea, Oslo/New Haven, 19785, una investigacion relacionada de forma explicita con la
comunicacién.

56



CODIFICACION

como equivalente ala contradiccién o incluso ala paradoja. Entonces se
sustituye la prohibicién de la observacién por el autobloqueo de la con-
tradiccién o, en el caso de la paradoja, por medio de que su afirmacién
afirma su opuesto. De esta manera se debe temer y amar a Dios, de esta
manera no puede aceptar su propia muerte en la cruz. De esta manera
se vuelve solamente representable cuando se piensa mis alld de aquello
de lo cual no puede pensarse algo mas grande ni mas pequefio. Y, final-
mente, esto también significa que se carga a la moral con fundamentos
religiosos y con autorrefutacién. Resulta justamente fatal confiar en las
propias obras buenas, y se aconseja pecar y arrepentirse.

En tanto que el misterio permanezca en el 4mbito de lo perceptible
uno puede todavia representarse que la distincién colapse, que aparez-
ca la divinidad misma, que pueda provocirsele al bien o al mal, que,
por tanto, no se trate solamente de simbolizacién o de representacion,
sino de algo fuera de lo cotidiano, pero que puede pasar de la ausencia
normal a la presencia, de tal manera que entonces solamente se trate
de reconocer este suceso en su aparicién —anunciado y preparado en
la condicién sagrada de objetos, acontecimientos, ritos, cultos— y de
armonizarlo con los intereses propios a través de conjuros, sacrificios
y cuestiones semejantes. O se constituyen, como en la Antigiiedad, cul-
tos mistéricos que hacen accesible el misterio bajo el presupuesto de la
iniciacién y el estar presente (lo que excluye que se informe de manera
adecuada y comprensible a los que no estin presentes).

Otro tipo de realidad por cierto, pero una cosa entre las cosas, un
suceso distinguible y con ello algo frente a lo cual uno se siente condi-
cionado y frente a lo cual se puede actuar de manera estudiada. Esta for-
ma de religiosidad social no se anula, no se borra, pero si cambia de
forma cuando sucede ese cambio de estructura para el cual utilizamos el
concepto de codificacion. La vieja distincion entre cosas reales o real-
imaginarias y sucesos puede seguir siendo utilizada, pero se transforma
mediante una distincién mucho mas radical que afecta al mundo mismo
y que tiene preparada, para todo lo que existe, una valoracién doble
—en el caso de la religién, la doble valoracién de inmanente y trascen-
dente—. Y todo aquello que ya antes era religioso debe adaptarse a este
nuevo contexto y modificarse, reprimirse o interpretarse de acuerdo a
él. La duplicacién de la realidad se deja ahora representar de forma mas
abstracta como el correlato de sentido trascendente de todo lo que es
observable de forma inmanente. Pero esto sélo es realizable si se puede
contestar a la pregunta acerca de con cuéles contenidos puede llenarse
un esquema de sentido abstracto y universal de este tipo.

La temprana religién sumérica constituye uno de los documentos
més impresionantes del comienzo de la religién dentro de la duplica-

57



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

cién de la realidad. Aqui se subsumen todos los fenémenos relevantes
del mundo, tanto naturales como culturales, a dioses que estdn detris,
de manera tal de aclarar el fen6meno'!. Esto no supone ningtn tipo de
orden en las relaciones entre los dioses, ninguna especie de sistematiza-
cién especial del cosmos religioso. Tan sé6lo el desarrollo posterior de
la religién sumero-semitica de Mesopotamia sustituye esta subsuncién
punto-por-punto por una subsuncién sistema-por-sistema. El mundo de
los dioses, por su parte, se sistematiza segtin el molde social de consti-
tucién de la familia y de dominio politico. Entonces la analogia de la
plausibilidad del orden puede servir para el mis alld y para el més aca.
Las coincidencias confirman la necesidad de estas formas, y esto preci-
samente porque ya se habia distinguido entre una realidad del mas aca
y del mas alla.

La base de este desarrollo atin posee distintivos arcaico-primitivos.
Las revelaciones de la voluntad de los dioses suceden de manera si-
tuacional, ad hoc, bajo la forma de inspiracién; el cruzar la frontera,
por tanto, segtin las circunstancias y de manera concreta. Solamente las
grandes religiones conocen «escrituras sagradas» y con ello una cano-
nizacién de la revelacién como automostraciéon de Dios. Pertenece a la
riqueza de la tradicién europea el hecho de que la tradicién judia haya
perseverado en una duplicacién de la realidad puramente religiosa, fi-
jada en forma de texto, y que con ello haya influenciado parcialmente
a la doctrina cristiana, mientras que la filosofia griega tomé el camino
completamente diferente de una abstraccién lingiiistico-conceptual'2,
La teologia de los rabinos se basa en una relacién de unién comunica-
tiva con Dios, con la consecuencia de que el texto no puede engaiiar,
sino que debe interpretarse con esfuerzo constante, aunque el resultado
sea controvertido. La controversia, por tanto, sigue siendo, como forma
de despliegue de la paradoja, una estructura de la tradicién que se debe
conservar'3. Para Platén, por el contrario, las denominaciones (nom-
bres) son engafiosas'* y por ello necesitan un contraste continuo con
la realidad bajo la forma del recuerdo de ideas arquetipicas. En ambos
casos se trata del recuerdo; en uno, para la conservacién y actualizacién
del texto que sirvié como plan para la creacién; en el otro, para la mi-

11. Cf. ]. Bottéro, Mésopotamie: Lécriture, la raison et les dieux, Paris, 1987, pp.
259 ss.

12. Cf. para esta comparacién S. A. Handelman, The Slayers of Moses: The Emergen-
ce of Rabbinic Interpretation in Modern Literary Theory, Albany, N.Y., 1982.

13. Cf. D. Daule, «Dissent in Bible and Talmud»: California Law Review 59 (1971),
pp. 784-794; J. L. Roth, «The Justification for Controversy Under Jewish Law»: California
Law Review 76 (1988), pp. 338-387.

14. Cratilo 436a ss.

58



CODIFICACION

rada retrospectiva a las formas que ya no caen dentro de la experiencia
y que constituyen la esencia de las cosas. Ambas versiones articulan una
distancia de realidad imaginaria y real, y proporcionan para ello una
semdntica que llena el programa de forma diferente. En ambos casos se
olvida el otro lado del recuerdo, el olvido. El lado oscuro de la creacién
y conservacién de formas sigue siendo en las formas religiosas la Otre-
dad incluida-excluida de ellas?s.

1\Y%

El concepto de cédigo debe designar una forma con la cual se pueda
transformar en operaciones este problema de duplicacién de la realidad
y nueva fundacién de la realidad real. La codificacién no es de ningiin
modo un mero reconocer, un mero designar la duplicacién de la reali-
dad. El c6digo proyecta otro tipo de distincién, pero una distincién que
solamente se vuelve posible en base a la duplicacién de la realidad y que
es reconducida a la unidad de una visién escindida del mundo.

Un c6digo es una distincién conductora mediante la cual un siste-
ma se identifica a si mismo y a su propia situacién en el mundo. Esta
utilizaci6én del concepto se distingue del uso corriente que se le da en la
lingiiistica y también, en parte, en la sociologia'®. Bajo c6digo debe en-
tenderse aqui un esquematismo binario estricto, que solamente conoce
dos posiciones o «valores» y que excluye todo lo restante en el sentido
de tertium non datur. Los c6digos se generan dentro de un proceso de
duplicacién de lo presente, por ejemplo: de la lengua oral en escritura,
de la verdad imputada en posible falsedad, etcétera'’. También podria

15. Paraello, M. Serres, op. cit., p. 98 —de todas maneras, con una mera inversién
que seguramente no es suficiente: «J’entend par religion des choses oubliées depuis tou-
jours» [Entiendo por religion las cosas olvidadas desde siempre].

16. Para la lingiiistica, R. Jakobson y M. Halle, Fundamentals of Language, Den
Haag, 1956, pp. S ss.; para la sociologia, quizis S. N. Eisenstadt, Tradition, Change, and
Modernity, New York, 1973, especialmente pp. 133 ss., 321 ss. En vano se busca una
precisién conceptual. Ella se sustituye por formulaciones como «simbolos culturales»,
models, cognitive maps, estructuras categoriales, y mediante la distinci6én entre un plano
estructural y un plano del actuar en situacién. Por lo general, se exige que resulte recono-
cible si los simbolos de un cédigo se aplican de forma adecuada o inadecuada. T. Parsons,
Societies: Evolutionary and Comparative Perspectives, Englewood Cliffs, N.]., 1966, p.
20, trata también por ello los c6digos lingiiisticos como estructuras normativas. Pero esto,
en tdltima instancia, significa que se esta tratando con formulaciones de un esquematismo
con dos valores. Daremos cuenta de ello mediante la distincién entre codificacién y pro-
gramacion.

17. Otro ejemplo usual seria la fijacién de un cédigo, que excluye todas las restantes
cifras como inexactas e inoperantes. También a esto se le llama «c6digo».

59



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

decirse que la realidad, considerada en un primer momento analégi-
camente y que hacia las veces de tal, se «digitaliza», se la reinterpreta,
por tanto, en un esquema binario, de manera tal que lo encontrado
solamente hace uso de un lado del esquema y el otro lado permanece
libre para el control y la reflexién. Ya en esto se puede leer la artificiali-
dad de todas las codificaciones, y sobre esto descansa la posibilidad de
distinguirlas como distinciones. Se puede, por consiguiente, aceptar los
c6digos con ayuda de «operaciones transunitivas»'® o evitar algo asf; y
solamente por ello se adecuan a la identificacién de la pertenencia del
sistema de operaciones.

Los cédigos binarios son distinciones de un tipo especial. No son
simplemente designaciones que se distingan en la medida en que afs-
len lo marcado por ellos del unmarked state. Por otro lado, tampoco
son duales cualitativos como cielo y tierra, hombre y mujer o ciudad y
campo, que proporcionan a ambos lados posibilidades de especificacion
equivalentes (= posibilidades de acoplamiento). Antes bien, fijan el sis-
tema en una simetria que usualmente se representa como la distincién
de un valor positivo y uno negativo (como bueno/malo, verdadero/fal-
so, justicia/injusticia, poseer propiedad/no poseerla).

Gotthard Giinther denomina la parte positiva de la distincién como
valor de designacion y la parte negativa como valor de reflexi6n. Aqui
ya viene expresada una distincién funcional (légica): la designacién so-
lamente sirve para denominar aquello que en el lenguaje ontolégico
se llama ser o ente (Seiendes). El valor que no designa permanece por
tanto libre para otras tareas, que en un primer momento y de forma ge-
neral se dejan comprender como reflexién de las condiciones de empleo
del valor de designacion. Si se traduce esta distincién de la légica a la
investigacion empirica de sistemas, el valor positivo recibe el sentido de
denominar la capacidad de acoplamiento de las operaciones del sistema
como operaciones del sistema. El sistema solamente puede operar de
este lado. El valor negativo vuelve a estar libre para volver observable el
sentido de tales operaciones como informacién, conforme al hecho de
que incluso la observacién sélo es posible llevarla a cabo bajo la forma
de una operacioén interna del sistema.

Los cédigos binarios y construidos de forma asimétrica poseen una
relacién compleja con otras distinciones sobre las cuales se basa la clau-

18. En el sentido de G. Giinther, «Cybernetic Ontology and Transjunctional Ope-
rations», en Id., Beitrdge zur Grundlegung einer operationsfihigen Dialektik, vol. I, Ham-
burg, 1976, pp. 249-328.

19. Sobre todo en «Strukturelle Minimalbedingungen einer Theorie des objektiven
Geistes als Einheit der Geschichte», en Beitrdge zur Grundlegung einer operationsfihigen
Dialektik, vol. I1I, Hamburg, 1980, pp. 136-182, especialmente pp. 140 ss.

60



CODIFICACION

sura operativa de un sistema. Ante todo, resulta importante el hecho de
que se cruzan frente a la distincién de sistema y entorno o de autorre-
ferencia y heterorreferencia. Seria una utilizacién falsa del cédigo que
el sistema se etiquetase a si mismo con el valor positivo y al entorno
con el valor negativo; pues de esta forma se volveria a desperdiciar la
movilidad introducida por la codificacién. En el entorno del sistema
no existe generalmente ningiln tipo de correlato para su cédigo. Los
c6digos sirven mas bien para la compensacién interna de las consecuen-
cias de la clausura operativa. Pues un sistema, que no puede contactar
el mundo con sus propias operaciones (porque no puede operar tras-
pasando fronteras), deberia considerar cada estado del mundo como
igualmente probable. Pero la codificacién, sin embargo, pone al sistema
en condicién de tratar las sorpresas como irritaciones, de digitalizarlas,
de concebirlas como problema de subsuncién a los valores del cédigo y
de desarrollar los correspondientes programas para el uso reiterado; en
suma: de aprender. Las irritaciones se vuelven visibles en los horizontes
de expectacién creados internamente, en los supuestos de normalidad
y en los sitios de indeterminacién previstos para ello, y esto como di-
ferencias que pueden volverse diferencias, por tanto, informaciones.
Todo lo que se desarrolla en la practica de las operaciones codificadas
sigue siendo siempre construccién puramente interna. Pero como las
irritaciones —cuando el entorno, por su parte, muestra estructuras—
no llegan arbitrariamente, se puede construir con ayuda de este instru-
mento un orden interno, que si bien no copia el entorno ni tampoco se
corresponde de ningiin modo con él, si alcanza para hacer probable la
continuacién de la autopoiesis del sistema, siempre que el entorno no
se transforme en sus aspectos decisivos (y que obre por eso mismo de
forma destructiva).

Resulta notable, en la especial forma de distincion de la codifica-
cion, que la reflexividad esté montada en ella y de qué manera lo est.
Los c6digos se distinguen de las distinciones, las cuales sirven solamente
a la designacion y por tanto operan de forma univalente. Se distinguen
de las meras divisiones (cielo y tierra), que dejan a lo dividido en el ser
irreflexivo, a la manera de tipos y especies. Se distinguen también de las
meras afirmaciones de copias (i7mago Dei) o reflejos, que deben apoyarse
en una analogia entis a fin de conectar lo distinguido. Se distinguen,
finalmente, de las distinciones, en las cuales la reflexividad se conduce
como atributo de los objetos distinguidos; y éstos son entonces perso-
nas, como hombre y mujer o sefior y vasallo. En lugar de esto, las codi-
ficaciones utilizan distinciones cuya reflexividad resulta de la distincion
misma, que se encuentra montada en ellas, que fija la forma y funcién
especifica de la distincién. Solamente debido a la reflexividad se duplica

61



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

lo presente y por ello es inmediatamente observable. Y esto no significa
dinicamente que se agregue un suplemento con capacidades especiales.
Sino que ambos lados de la distincién se preparan para una observacién
de segundo orden y se unen mediante ello. No se puede poseer el valor
positivo sin el negativo®. Debido a ello, el forzamiento de un cédigo
tiene siempre resultados positivos y negativos.

Pero esto solamente es vilido para las observaciones de segundo
orden, por tanto sélo para el caso en que el sistema observa sus propias
observaciones. En las operaciones inmediatas de los sistemas, la indica-
cién de valores de cédigo aparece como algo prescindible. Ningiin tri-
bunal utiliza la distincién entre legalidad e ilegalidad para fundamentar
sus juicios, sino que la presupone. La referencia a la verdad no consti-
tuye ningiin momento del discurso de la investigacién, de igual manera
que un artista no se siente comprendido si se le dice que ha hecho algo
bello. Y una referencia a los valores del c6digo de la religién tampoco
brinda ningin consuelo, no tiene lugar en la prédica, no es ningin ar-
gumento de la conversién ni de la fe.

Pero en la observacién de segundo orden se torna visible la estructu-
ra compleja de la codificacién, estructura en la que uno ya se encuentra
embarcado desde siempre. La codificacién modifica el sentido del cruzar
la frontera. El valor positivo solamente puede conservar su positividad
si el valor contrario se encuentra excluido positivamente. Se presupone
que habria que considerarlo en la totalidad del &mbito de aplicacién del
c6digo (nuevamente un indicador de unidad), pero que puede excluirse
mediante operaciones determinables. La verdad, en las célebres pala-
bras de Popper, solamente es posible en juicios que también puedan ser
falsos. La propiedad, dice Bartolo de Sassoferrato, se encuentra caracte-
rizada por la disponibilidad, esto es, por la posibilidad de no haber sido
propiedad o de volver a ese estado; las teorias de la proteccion u origen
de la propiedad se encuentran desplazadas por teorias de la adquisicién
y tinicamente definen su objeto. El pecado original se transforma, me-
diante el bautismo, en un estatus en el que merece la pena pecar para
luego dejirselo perdonar. Por ello, para los 4mbitos codificados rige la

20. Esto se recalca desde hace tiempo, incluso para la moral. Cf. por ejemplo Th.
Browne, Religio Medici (1643), citado segiin la edicién de la «<Everyman’s Library», Lon-
don, 1965, p. 71: «They that endeavour to abolish Vice, destroy also Virtue; for contra-
ries, though they destroy one another, are yet the life of one another» [Los que se esfuer-
zan en abolir el vicio destruyen también la virtud; pues los opuestos, si bien se destruyen
mutuamente, son al mismo tiempo vitales el uno para el otro]. iObsérvese la agudizacién
de la paradoja! En otra version, este problema de la autorreferencia del c6digo moral se
trata como problema de la teodicea; o incluso religiosamente, como aparicién de Dios en
el tiempo histérico dividido por ella.

62



CODIFICACION

forma modal de la contingencia, y precisamente por ello deben existir
instalaciones suplementarias (suppléments en el sentido de Derrida) en
estas provincias del sentido, las cuales hacen distinguible en qué estado
se encuentra aquello que se designa.

Los c6digos son una copia exacta de la paradoja a cuyo desarrollo
sirven. A primera vista no se reconoce en ello ninguna ganancia. Tan
pronto como se pregunta en qué consiste la mismidad del valor positivo
y del negativo o qué representa la unidad de la distincién, se vuelve a
chocar contra la paradoja bésica de la mismidad de lo diferente. Tam-
bién aqui debe por tanto desarmarse la pregunta, debe prohibirse el
retorno a la unidad. Pero la ventaja radica (y esto es decisivo) en que
existen muchas codificaciones: bueno/malo, pero también verdadero/
falso, propiedad/no-propiedad, superioridad de poder/inferioridad de
poder. De esta manera se puede identificar a los c6digos mediante una
distincion el uno del otro, en lugar de formular la pregunta acerca de
su unidad interna. Se trata por ejemplo de moral, no de derecho; de
la propiedad, pero no del poder. La divisién libera una combinatoria,
por ejemplo: utilizacién inmoral del derecho, apoderamiento ilegal de
la propiedad, o también: no-bienvenido (ibienvenido/no-bienvenido!).
Transformacién de la propiedad en poder. Tales problemas internos del
espacio de combinacién de las codificaciones atraen la atencién y la
comunicacién, y dejan en el olvido que justamente con ello se vuelve
invisible la paradoja de la mismidad de lo distinguido. Esto es valido
especialmente para la sociedad moderna, que ya no se encuentra orde-
nada de manera jerdrquica (estratificada), mientras que las jerarquias, y
por lo tanto las sociedades nobles, estaban condenadas a defender una
coincidencia de todos los valores positivos en la cima —en la «vida bue-
na», en ltima instancia en Dios— como punto culminante de lo Bueno
(empefio, virtus), equipamiento de bienes, con poder y competencia
para juzgar lo legal e ilegal (furisdictio). Bajo este supuesto, la doctrina
de los trascendentales pudo declarar como una y la misma cosa lo Uno,
lo Verdadero y lo Bueno, y poner a salvo la distincién en el concepto de
naturaleza; existen naturalezas exitosas y malogradas. En una sociedad
diferenciada funcionalmente, en la cual la diferenciacién del sistema
descansa sobre diferentes codificaciones, se debe renunciar, por el con-
trario, a esta forma de integracién y con ello a la suprema relevancia
de la moral. Los tipicos c6digos del sistema se distinguen por eso de
la codificacién moral y evitan la congruencia de sus valores positivos/
negativos con aquellos de la moral. La propiedad y el derecho, las ver-
dades e incluso el poder politico deben también estar disponibles para
usos inmorales. Solamente se ven limitados por el aparato seméntico
de su propio campo —lo que no excluye, sino que precisamente abre la

63



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

posibilidad de que también se valore todo de forma y manera desenfre-
nada—. De acuerdo a ello, habria que tener preparada una légica que
posibilitase descripciones «policontexturales» (Giinther)?'.

Ademas de este apoyarse sobre la distincién de diferentes c4digos,
en la asimetria funcional de los mismos ya existe una indicacién para la
solucién de la paradoja. Si es vilido que solamente el valor positivo es
capaz de realizar operaciones (= itil, = que funciona bien), entonces se
puede afirmar que este valor es el dominante. El argumento entonces
diria: se distingue con razén entre legalidad e ilegalidad (de lo contrario
los tribunales no podrian trabajar), y es bueno distinguir entre bueno y
malo (pues de lo contrario se podria legitimar cualquier cosa, incluso el
racismo). Aun en las discusiones actuales resulta dificil allanar este argu-
mento (y digo esto basindome en experiencias). La alternativa consiste
solamente en el descenso a la paradoja de la indiferencia de lo diferente;
y se choca contra un miedo casi forzoso hacia la paradoja, que conduce
a que la légica de la autorreferencia, esto es, de la aplicacién del c6digo
al c6digo mismo, no se efectie.

También la l4gica, si lo que quiere es tratar las distinciones positi-
vas/negativas de manera operativa, y esto significa como unidad, debe
recurrir nuevamente a una distincién, y la oferta clisica es: conjuncién
o disyuncién. Una unidad jamds se comprende por si misma. Como
muestra Gotthard Giinther??, existe sin embargo una necesidad de 16-
gicas con estructuras més ricas, que no estén fijadas en la dimensién
del objeto, sino que también puedan incluir la dimensién social (para
Giinther esto significa multiplicidad de sujetos, subjetividad del ¢#) y la
dimensién temporal (para Giinther ante todo: la novedad histérica).
Giinther llama transunién (Transjunktion) a la operacién adicional que
se ha de introducir. Su contribucién consiste en seleccionar distincio-
nes positivas/negativas. Esta operacion ofrece esa libertad imposible de
construir en la clasica logica binaria: aceptar o rechazar distinciones.
Con ello se lleva a cabo, sin tener en cuenta las consecuencias para la
légica, el paso desde una observacién de primer orden a una obser-
vacién de segundo orden?. Queda claro que los sistemas codificados
deben operar (observar) bajo el presupuesto de una estricta bivalencia,
y esto solamente porque ésta es la manera mis ripida de construir or-

21. Interpreto aqui el concepto de «contextura», que pone de relieve la indiferencia
hacia fuera, con la definicién de Spencer Brown «distinction is perfect continence». Que
concuerde exactamente con el sentido de Giinther es algo que debo dejar abierto.

22. «Cybernetic Ontology...», cit.

23. Para buscar lineas de conexién entre la teoria del observador y la légica de
Giinther, cf. E. Esposito, Loperazione di osservazione: Costruttivismo e teoria dei sistemi
sociali, Milano, 1992.

64



CODIFICACION

den. Tampoco pueden prescindir del tertium non datur. Pero al mismo
tiempo, tanto la reflexién légica como la teérico-social muestran que en
ello se encuentra presupuesta la indiferencia frente a todas las restantes
ofertas de codificacién, de tal manera que una descripcion légica total
debe aceptar un tercer valor que pueda designar la aceptacion del pro-
pio cédigo bajo el rechazo de todos los restantes?®. Esta seleccién del
c6digo podria denominarse self-indication®*; pero esto entonces seria
también una operacién ligada a una distincién y conduciria a la pre-
gunta acerca del otro lado de la distincién. Para los observadores no
existe ninguna operacién final, ninguna calma, ningiin punto fijo en
sus cilculos. En la bisqueda de unidad chocan forzosamente contra
una paradoja, y esto significa: contra la exhortacién a seguir adelante.
Pues los observadores son sistemas autopoiéticos que solamente pueden
producir sus operaciones bajo el supuesto de que hay otras operaciones;
y su mundo es por eso un mundo infinito, un «horizonte», que siempre
promete otras posibilidades.

La relevancia tedrico-social de este inevitable anilisis abstracto re-
sulta de la comprensién de que la distincién entre la aceptacién y el re-
chazo de un cédigo se efectiia en el plano de la observacién de segundo
orden. No se trata, por tanto, de un rechazo del sistema (o de la per-
sona) que utiliza determinado c6digo. No se trata de provocacién para
suscitar un contrarrechazo, no se trata de oposiciones ni de conflictos.
La estructura l6gica de las operaciones transunitivas posee su correlato
social en un principio de tolerancia (si se quiere: de ironia). Esto es de
nuevo una exigencia de diferenciacién funcional, que por un lado pre-
supone la clausura operativa de los sistemas parciales, y por otro lado
crea la posibilidad de trasladar en cada caso los problemas al sistema
cuyo c6digo se adecua a su definicién y solucién.

Finalmente, hay que ponerse de acuerdo sobre el hecho de que el
orden social de las codificaciones y sus valores de rechazo mina no so-

24. A modo de aclaracién debe decirse que la utilizacién de un valor de rechazo
no interviene en la distincién rechazada (pues esto presupondria la aceptacién de la dis-
tincién). Si el derecho rechaza la distincién moral bueno/malo, esto no significa que no
se pueda distinguir de esta manera, ni siquiera significa que el derecho no esté sujeto a
ningin enjuiciamiento moral. Solamente significa que la operacién en curso no utiliza
esta operacién para concentrarse sobre el cdigo del derecho. No se niegan los valores de
la distincién rechazada, pues esto solamente seria posible precisamente en la utilizacién
de esta distincién, sino la distincién misma. «The very choice is rejected» [Se rechaza la
opcién misma)(G. Giinther, «Cybernetic Ontology...», cit., p. 287). Se ruega al lector que
tenga en cuenta esto, porque de lo contrario se caeria incesantemente en malentendidos
que atafien a delicadas cuestiones normativas.

25. AsiFE ]. Varela, «A Calculus for Self-Reference»: International Journal of General
Systems 2 (1975), pp. 5-24.

65



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

lamente la légica binaria, sino también la metacodificacién de la tradi-
cién, a saber, la metacodificacién mediante la distincién ser/no-ser. Ya
la fenomenologia trascendental de Husserl habia introducido en este
sentido un valor de rechazo. Husserl lo llamé epojé. Esto condujo aqui,
y mis que nada en Ser y tiempo de Heidegger, a una caida en la estruc-
tura temporal como condicién de aparicién del mundo?. En el cons-
tructivismo operativo se debe, por consiguiente, reformular el principio
l6gico de identidad. Ya no es mas «A es A», sino «si A, entonces A». Con
ello quiere decirse que la identidad solamente puede constituirse en
secuencias operativas y luego, como condicién estructural, trabaja para
que resulte posible una constitucién de secuencia altamente selectiva y
que se limite (se distinga) a si misma. Y esto también vuelve a conducir
a una distincién. Toda repeticién debe identificar lo repetido y al mismo
tiempo condensarlo en aquello que se tomé del contexto anterior. Y
debe confirmar esta identidad, ponerla por tanto a buen recaudo, para
que se adecue a otro contexto?’. Con ello se crean los presupuestos para
otra distincién, a saber, la de generalizacion y reespecificacién, cuya
relevancia tedrico-evolutiva puso de relieve Parsons?.

\Y%

Para una teoria de la religién solamente merecen la pena las pretensio-
nes de mayor exactitud en la comprensién de las codificaciones binarias
si también la religi6n utiliza una codificacién binaria. Esto no se com-
prende por si mismo, sino que debe mostrarse. Est4 claro que la reli-
gién solamente puede observarse y describirse si se la logra distinguir.
También partimos del supuesto de que esta distincién debe efectuarla la
religién misma, y que solamente esta autolocalizacién de un lado (y no

26. Cf. la critica de Heidegger, que apunta a una comprensién adecuada del tiempo,
sobre la «filiacién» ontolégica de Aristételes-Hegel, en Ser y tiempo, 6.2 ed., Tiibingen,
1949, pp. 432 s., nota 2.

27. La distincién condensation/confirmation proviene de George Spencer Brown,
que la explica, de forma elegante, mediante otra distincién, a saber: que la ecuacién 1 -1
puede leerse de izquierda a derecha (condensation) y de derecha a izquierda (confirma-
tion) (op. cit., p. 10). Aqui, como siempre, bajo el supuesto de un observador que dis-
tinga estas versiones y pueda decidirse dentro de esta distincién. El mismo pensamiento
también puede formularse con el concepto wittgensteiniano de regla, que presupone la
aplicabilidad a méds de un caso, o con el concepto derridiano de la différance.

28. Cf. T. Parsons, The System of Modern Societies, Englewood Cliffs, N.J., 1971,
pp- 26 ss.; T. Parsons, «Comparative Studies and Evolutionary Change», en Id., Social Sys-
tems and the Evolution of Action Theory, New York, 1977, pp. 279-320 (especialmente
pp. 307 ss.).

66



CODIFICACION

del otro) de la distincién dotadora de identidad permite que la religion
se vuelva sistema. Pero con esto no queda de ningtin modo resuelto, y es
incluso improbable, que la religion se identifique con una distincién, y
no simplemente con el sentido sagrado, con una idea, con un fundador,
con Dios. Debido a ello, se podria creer que contradice profundamente
ala autodonacioén de sentido de la religién el que se le exija identificarse
con una diferencia y distinguirse de los ruegos mis mundanos de este
mundo por medio de la especificacién de su propio cédigo.

Pero estas reflexiones parten presumiblemente de representacio-
nes insuficientes acerca del mundo de enunciados del constructivismo
operativo, de la filosofia diferencialista, del cilculo de formas y de la
cibernética de segundo orden. No existe un concepto suficiente de c6-
digo y antes que nada debe ofrecerse. Solamente la observacién de que
el pensamiento teolégico exigente (y aqui se podria incluir también al
budismo) ha lidiado una y otra vez con tautologias y paradojas podria
estimular una nueva reflexién. Pues ambas formas, tautologia y para-
doja, estdn construidas sobre distinciones que se sabotean a si mismas.
La moderna teoria del texto «deconstructivista», que hoy se extiende
mucho mads all4 de su patria de nacimiento en el Literary Criticism, llega
al mismo resultado?®. Si se lograra identificar un cédigo de la religién, se
podrian retomar las sugerencias que hay aqui ocultas y quizds encontrar
algo mds que una confesién de la insuficiencia de la comprensién huma-
na (lo que desembocaria en un desarrollo de la paradoja/tautologia con
ayuda de la distincién de identidad fija entre Dios y ser humano).

Un segundo problema nos tiene reservadas dificultades atin mas
grandes. La diferenciacion de la religién es también un acontecimiento
histérico, que para un observador con molde sociolégico esti relacio-
nada con la evolucién del sistema social: con el descubrimiento de la
escritura y con el paso a formas mis exigentes de la diferenciacién so-
cial. De ningiin modo podemos partir del supuesto de que la religién
se hace perceptible desde el comienzo mismo en la estricta forma de
una codificacién binaria. Cuando se habla de distincién de la religién
deben por eso tenerse en cuenta condiciones histéricas muy diferentes
de plausibilidad de la seméntica religiosa. Al principio las designaciones
religiosas, por ejemplo en Mesopotamia®, se encuentran intimamente
ligadas a la distincién social general entre la tierra conocida y habitable,

29. Véanse solamente las numerosas recopilaciones de escritos de Paul de Man, por
ejemplo Blindness and Insight: Essays in the Rbetoric of Contemporary Criticism, London,
21983; The Resistance to Theory, Minneapolis, 1986.

30. Cf. G. Jonker, The Topography of Remembrance: The Dead, Tradition and the
Collective Memory in Mesopotamia, Leiden, 1995.

67



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

donde también se pueden celebrar los cultos, y los lugares salvajes y
amenazadores que la rodean. Sélo en sociedades mis complejas apa-
recen pares de opuestos especificamente religiosos y con ello las desig-
naciones especificamente religiosas de los valores del c6digo, mediante
los cuales éstos se distinguen de otros pares de valores (por ejemplo:
rico/pobre o poderoso/impotente). Solamente la capacidad de distinguir
lo religioso de otras distinciones conductoras hace que tenga sentido
utilizar el concepto de codificacién binaria.

En lo que refiere a la semdantica histérica de la religién, no podemos
partir por tanto de designaciones idénticas. Pero esto no debe impe-
dirnos construir un concepto de codificacién que sea temporalmente
abstracto y utilizarlo; pues sin un concepto tal (o, dicho de otra manera,
con la tesis de los historiadores de que una época solamente puede des-
cribirse en base a sus propios conceptos) se podrian a lo sumo compro-
bar las inconmensurabilidades de los «discursos» histéricos, pero ni si-
quiera podria preguntarse si es posible reconocer las relaciones entre los
cambios en la estructura social y la semdintica histérica, adecuada para
referir. Nosotros empleamos el concepto temporalmente abstracto del
c6digo (asi como una serie de otros conceptos tedrico-sistematicos) en
el plano de la observacién de segundo orden y debemos luego respetar
la separacién de planos. Esto significa que debemos respetar el derecho
propio de aquello que las religiones histéricas ven y formulan por si
mismas, y de aquello que se les escapa; pero esto no obliga a renunciar a
un anélisis més abstracto con ayuda de conceptos que prueban (o no) su
eficacia en la construccién de la complejidad teérica en el sistema cien-
tifico. También en este sentido nos atenemos al constructivismo opera-
tivo y a la teoria de sistemas operativamente clausurados. El esfuerzo
conceptual transcurre exclusivamente en el lado interior de esta forma
cientificamente constituida. Ella vale inicamente para el mejoramiento
de los resultados cientificos.

La tesis de las siguientes reflexiones serd que la elaboracién seman-
tica de un cédigo especificamente religioso esté relacionado con la dife-
renciacién social de un sistema funcional para la religién. Evitamos toda
fijacién causal por la cual una cosa seria causa de la otra o viceversa. Se
trata de una relacién de favorecimiento reciproco o de adaptacién evo-
lutiva. Pero solamente en la medida en que la religién se diferencie en lo
que refiere a situaciones, roles, cultos, férmulas de sentido, distancia so-
cio-critica y sistematizacion de la doctrina, pueden saltar a la vista ver-
siones mis abstractas del c6digo especificamente religioso. Igualmente
deben resultar todas las ganancias de la autonomia y, mds atin, toda
distancia critica frente a los sucesos cotidianos de «este mundo» en este
mundo. Para la religién, ello da como resultado una oportunidad de

68



CODIFICACION

pensamiento orientado hacia la diferencia. La diferenciacién favorece al
c6digo, el c6digo favorece a la diferenciacién. La evolucién es por con-
siguiente una evolucién de esta relacién, y s6lo la sociedad moderna ne-
cesita un concepto complejo de c6digo, tanto abstracta como analitica-
mente, a fin de volver comprensible lo que la religién significa para ella.

VI

Para denominar ambos valores del cédigo especifico de la religién lo
mds apropiado es la distincién de inmanencia y trascendencia. Puede
entonces decirse que una comunicacion es religiosa siempre que consi-
dere lo inmanente bajo el punto de vista de la trascendencia. En esto la
inmanencia ocupa el lugar del valor positivo, del valor que pone a dis-
posicién la capacidad de acoplamiento para las operaciones psiquicas y
comunicativas; y la trascendencia ocupa el lugar del valor negativo, des-
de el cual lo que sucede puede verse como contingente. En la termino-
logia de Giinther: la inmanencia es el valor de designacién y la trascen-
dencia el valor de reflexién del cédigo. Recordamos: en esto no se esti
expresando una preferencia (aunque es totalmente posible que existan
c6digos de preferencia). Lo positivo no es en ningin sentido «mejor»
que lo negativo. En la unidad del c6digo ambos valores se requieren
reciprocamente. Solamente vistos desde la trascendencia adquieren un
sentido religioso los sucesos de este mundo. Pero la donacién de sen-
tido es entonces también la funcién especifica de la trascendencia. No
posee existencia para si. Ella es el rebasar toda frontera en direccién a
lo otro. Pero en la frontera no se puede habitar y en fronteras siempre
nuevas no se puede construir ninguna «fortaleza segura»’!. Que exis-
tan religiones, sobre todo religiones de Dios, que juzgan de otra ma-
nera es algo que no se niega. Pero los juicios de existencia son juicios
de un observador de primer orden, y en este lugar —esto es algo que
podria decir un observador de segundo orden— poseen la funcién de
efectuar y ocultar la re-entry del c6digo en el c6digo, a saber, la de vol-
ver pensable y decible la diferencia entre inmanencia y trascendencia.

Pero nos estamos anticipando. En primer lugar se debe aclarar la
prehistoria de la diferenciacién de una codificacién especificamente
religiosa.

31. «On ne s’installe jamais dans une transgression» [Uno jamis se instala en una
transgresién), se lee en J. Derrida, Positions, Paris, 1972, p. 21; «on n’habite jamais
ailleurs. La transgression implique que la limite soit toujours 4 'oeuvre» [Jam4s se habita
en otra parte. La transgresién implica que el limite siempre sea operativo).

69



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

En muchas religiones antiguas subyace una representacién del es-
pacio que une la trascendencia con la inmanencia. Lo lejano, si bien
inalcanzable, es al mismo tiempo algo que si se estuviese alli podria ob-
servarse como el familiar mundo cotidiano. Si se pudiera irrumpir hasta
la cima del Olimpo (pero el miedo aparta de los intentos), se podria ver
el festin de los dioses. Los te6logos acaso nieguen que aqui ya se trate
de trascendencia (en el sentido judio o cristiano). Pero en un sentido
tedrico-evolutivo ésta es una figura precursora que no permite que se
destaque la trascendencia mediante un predicado existencial que valga
tnicamente para ella; las transiciones son fluidas y se deja a expensas
de la imaginacidn religiosa el poblar la lejania inalcanzable con objetos
completamente diferentes. Desde una perspectiva comparativa y teé-
rico-evolutiva de la religién apenas se podra descartar este caso de la
trascendencia (tinicamente) espacial, por mis que se hagan concesiones
a las innovaciones evolutivas.

Para la tradicién occidental habria ante todo que aclarar la relacién
de la religién codificada con la metafisica ontolégica. En esto no bas-
ta con exponer hasta qué punto la cosmologia religiosa se encuentra
elaborada con supuestos metafisicos basicos. Antes bien, lo decisivo
es que tanto la ontologia como su légica estaban construidas sobre la
distincién entre ser y no-ser y, con ello, sobre el supuesto de una légica
bivalente que deja restos de problemas sin discutir®2. Todo pensamien-
to, todo esfuerzo por conocer, llega al reposo en el ser; y a la inversa:
no existe ningin ser que no se pueda deducir légicamente. Falta, para
decirlo de otra manera, una légica con una estructura més rica para de-
tectar en ello un problema. La metafisica ontolégica parte de una dnica
distincién conductora; ella describe el mundo de forma monocontex-
tural (en los conceptos de Gotthard Giinther).

Por eso puede preguntarse de manera retrospectiva qué puede y
qué no puede verse cuando un observador se apoya sobre la ontolo-
gia y la l6gica bivalente como distincién primaria. O équé se pierde y
permanece invisible cuando se empieza con la distincién entre ser y no-
ser, y el correspondiente instrumento légico bivalente? Naturalmente
que la metafisica ontolégica puede construir conceptos como «nada»
o «nfinitud» y con ello generar ciertas intersecciones con vistas a la
religién. El problema radica en el efecto de exclusién de la bivalencia
l6gico-ontolégica o, para decirlo de otra manera, en la invisibilidad del
observador que ha adoptado este esquema de forma «acritica» y que no
puede designarse a si mismo. Aqui permanecen inobservados un mun-

32. Este ha sido sobre todo un tema de Gotthard Giinther. Véanse sus Beitrige zur
Grundlegung einer operationsfihigen Dialektik, 3 vols., Hamburg, 1976-1980.

70



CODIFICACION

do, una realidad, de los cuales la metafisica, con su légica bivalente, ni
siquiera puede ver (formular) que no ve lo que no ve. En este sentido, la
metafisica carga en cierto modo sobre su espalda —digan lo que digan
las formulaciones espirituales de la teologia— con una necesidad de
religién en la Edad Moderna.

Si esto se acepta como estructura y como problema de una semintica
altamente desarrollada, subsiste la pregunta acerca de c6mo la religién
inserta su c6digo (y con él a si misma) en la realidad que se supone y
acepta en la comunicacion social. Nuestro punto de partida se encuen-
tra en la tesis de una distincién de la realidad que aisla lo verdadera-
mente real de un mundo imaginario y no accesible de forma inmedia-
ta y con ello, como se mostré mds arriba33, constituye una realidad
«dura» en el mundo. Esto no sucede en un primer momento y durante
mucho tiempo bajo la forma perfecta de una codificacién, sino que,
construido de forma cercana a la percepcién, como divisién del mun-
do en un dmbito familiar, conocido y accesible operativamente, y otro
mundo. Nosotros queremos, sin por ello implicar de forma inmediata
a la codificacién, llamar «trascendencia» a este contramundo de la rea-
lidad, pues uno debe representarse el traspaso de una frontera si se la
pretende designar.

Este concepto de la trascendencia se ofrece como punto de vista
comparativo para semdnticas religiosas muy diferentes, especialmen-
te también para las religiones de las sociedades primitivas, que con
esto son tomadas més en serio de lo que ocurre en algunas investiga-
ciones més bien folcléricas a cargo de las ciencias competentes®. La
trascendencia es al principio un dato de direccién, remite al traspaso
de fronteras. Pero a lo que se hace referencia desde el comienzo no
es a fronteras territoriales (aunque los lugares puedan «sacralizarse»),
sino a fronteras que limitan lo inalcanzable, no solamente fuera, sino
también dentro de la sociedad de la que se parte. La trascendencia es
y esconde al mismo tiempo (por su fijacién) lo inquietante, que puede
descomponer, disolver, traspasar todo sentido. Por ello, interpretamos
la trascendencia como una duplicacién oculta por la religién, una du-
plicacién no formulable de lo existente, de lo alcanzable, de lo familiar
en otro dmbito del sentido.

33. Véase supra, seccién IIL

34. Cf. para dicha comparacién E. Dowdy (ed.), Ways of Transcendence: Insights
from Major Religions and Modern Thought, Bedford Park, South Australia (The Australian
Association for the Study of Religions), 1982. Cf. también la definicién de la funcién de
la religi6n de Thomas Luckmann (igualmente sostenida de forma general) como socializa-
ci6én del trato con la trascendencia, en «Uber die Funktion der Religion», en P. Koslowski
(ed.), Die Religidse Dimension der Gesellschaft, Tiibingen, 1985, pp. 26-41.

71



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Un 4dmbito operativamente inaccesible, un segundo mundo, no
pone ningin tipo de restriccién a la fantasia. Se podria sostener cual-
quier cosa, pues nada deja probarse —al igual que se puede circular des-
enfrenadamente con negaciones—. El trascender produce un excedente
de posibilidades de sentido y, de acuerdo a ello, una necesidad de res-
triccién. No es casual que en la historia de la palabra religio subyazga
la representacién de un nuevo enlace, y tampoco es casualidad que
Durkheim ponga de relieve la sancién de una restriccién en el concep-
to de sacré. Pero la restriccion de aquello que como trascendencia se
debe preservar como sagrado produce siempre (como toda operacién
que designa) una nueva frontera, que se podria traspasar. Con lo cual
se mostraria que la trascendencia no es ni por asomo la trascendencia
que se derrama en lo ilimitado.

El asedio de este problema hace aparecer como comprensible el
hecho de que las religiones tempranas tomen contramedidas. Instalan
bloqueos comunicativos que, por su parte, y absorbiendo reflexividad,
son santificados. La certeza de lo sagrado es un misterio. En caso con-
trario, se podria arribar a la idea de que los huesos de los antepasados,
que se conservan en la casa de los hombres como punto de referencia
de todos los ritos, son huesos totalmente comunes y, ademas de ello,
huesos que deben renovarse debido a la pérdida o caducidad*s. El pro-
blema se resuelve mediante el Gnico modo operativo que el sistema so-
cial sociedad posee a su disposicién: mediante la comunicacién, a saber,
por medio del doble proceso de ampliacién e inhibicién de las posibili-
dades comunicativas. Lo sagrado se presenta como misterio, por tanto
como prohibicién, o como la imposibilidad de una comunicacién que
fije la cosa. Y la pregunta curiosa (curiositas) se prohibe o acalla con la
informacién de que solamente se obtendrian resultados triviales que
permiten reconocer que se ha pasado de largo frente a lo esencial.

En las religiones primitivas generalmente se presenta la distincién
inmanencia/trascendencia como divisién de un mundo indudablemen-
te existente (y también esto reprime la posibilidad de pensar el c6digo

35. Estoenbase a F. Barth, op. cit. Podria llegar a pensarse en denominarlos (a ellos
o también a otrotipo de «reliquias») desechos transformados y canonizados —en el senti-
do de J. Culler, 0p. cit., pp. 108 ss., en conexién con M. Thompson, Rubbish Theory: The
Creation and Destruction of Value, Oxford, 1979, quien a su vez utiliza la teoria de las
catistrofes de René Thoms para dar cuenta de tales discontinuidades en la valoracién. En
las investigaciones sobre la religién de sociedades tribales también se encuentran muchos
testimonios de un trato totalmente pragmadtico, pero a la vez riguroso en las distinciones,
con lo sagrado —siempre y cuando se preserve el misterio y se lo vuelva tabi—. Esto
naturalmente parte del supuesto de que la pregunta acerca de si se cree o no ni siquiera
se formula. O dicho de otra manera: que la fe no es aqui la <forma» de la religién, que se
encuentra determinada desde el otro lado, desde la no-creencia.

72



CODIFICACION

como duplicacién de la realidad). El cédigo se explica mediante la
distincién entre cercania y lejania o cielo y tierra’. Al lugar religioso
del cielo se encuentra unida a menudo la representacién de una vida
eterna tras la muerte y con ello una superacién de la diferencia fatal
entre inmanencia y trascendencia. En versiones mis elaboradas (se-
guramente influidas por las grandes religiones) también se encuentra
la representacién de que la trascendencia constituye un traspaso de
frontera, por tanto que ella misma no posee fronteras, y que por ende
existe también en la inmanencia®. Entonces se podria decir de manera
creible que Dios se encuentra al mismo tiempo lejos y cerca, que estd
presente en todos los sitios. En esto uno podria apoyarse en la impor-
tante y ficilmente accesible forma semantica del «estar-en-algo»: Dios
no es ninguna aparicién determinada, pero se encuentra en ella.
Como reaccién tipica, seguramente predominante de forma se-
mantica e institucional, frente a la distincién entre un mundo del mis
aci y otro del mas all4, se encuentra una necesidad de mediaciones,
sea mediante objetos, sea mediante acciones. La amplia y casi universal
difusién de esta forma de la mediacién prueba al mismo tiempo que la
distincién subyacente posee un caricter muy arcaico y que con razén
se la cuenta dentro de la genealogia de la religién. La distincién misma
s6lo se vuelve comprensible a causa de una marcacién de la frontera.
Uno puede por ejemplo ayudarse con la divisién de espacios o tiem-
pos, o con volver invisible de manera artificial alguna parte de los
acontecimientos. La marcacién de la frontera misma posee un estatus
ambivalente: pertenece tanto a un lado como al otro, y por tanto, a
ambos lados o a ninguno. Ella simboliza, y con ello efectiia, la unidad
de la distincién. Por eso la marcacién misma es un sacrum, es sagrada
y tremenda al mismo tiempo. Desde el principio existe por tanto el
problema de la unidad de la diferencia, aun cuando no se reflexione
sobre él como tal, sino que permita s6lo un acercamiento escalofriante
y penoso o solamente mediante la proteccién de determinadas «consa-
graciones»; 0 un acercamiento con ciertas precauciones técnicas, que
por ejemplo deben garantizar a los chamanes un retorno feliz de su
excursién a ese otro mundo. Lo sagrado se condensa de cierta manera
en la frontera que representa la unidad de la distincién entre trascen-

36. Para una historia cultural del cielo cf. B. Lang y C. McDannell, Der Himmel:
Eine Kulturgeschichte des ewigen Lebens, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1996. Ejemplos
de religiones africanas en J. S. Mbiti, Concepts of God in Africa, London, 1970. Véanse
aqui, en pp. 171 ss., destacados mitos de la creacién: Dios vivié en un primer momento
con los hombres o en su cercania, pero luego, para evitar molestias o castigar la desobe-
diencia, se alej6 de ellos.

37. Cf.].S. Mbiti, op. cit., pp. 12 ss.

73



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

dente e inmanente3®. La religién misma no se celebra de ningtin modo
en el mas alla.

Cuando no se trata de marcar sino de traspasar la frontera, de un
cruce de ida y vuelta, se hacen necesarios los mediadores. También ellos
son, si se hace abstraccién de sus correspondientes estados de dnimo
y se intenta identificarlos, encarnaciones de lo paradéjico. En su vida
mundana, Jesiis de Nazaret es un hombre (aunque un hombre sin pe-
cado). Como Cristo, es el hijo de Dios. Como parte de la Trinidad es
Dios, por tanto su propio Padre, asi como Dios Padre es su propio hijo.
El misterio sabotea la distincién sobre la cual descansa. La diferencia
entre trascendencia (Dios Padre) e inmanencia (vida terrenal del hijo) se
presupone como explicacién del problema y al mismo tiempo se anu-
la. La renuncia a la légica no es una falla, sino la forma adecuada del
problema. Una vez comprobado esto se pueden dejar las cosas asi, pero
también se puede intentar una nueva descripcién del problema.

Tanto las marcaciones como las mediaciones sirven para dejar apare-
cer en el mundo familiar el mundo desconocido que mora en la trascen-
dencia. Las restricciones s6lo se pueden institucionalizar como formas,
como contenidos de sentido capaces de ser designados y operativamen-
te acoplables. Tiene que tratarse de estos o aquellos objetos, de estos o
aquellos lugares, de estos o aquellos gestos o acciones, que en la inma-
nencia del mundo familiar se distinguen como sagrados. Si se toma la
diferencia que constituye a la religién en su forma originaria y concreta
como diferencia entre familiar/extrafio, entonces la religién surge sélo
mediante una re-entry de esta forma en la forma: mediante una re-en-
trada de la diferencia entre familiar/extrafio en lo familiar y afable. Pues
solamente de esta manera puede distinguirse lo religiosamente extrafio
(la trascendencia) de aquello que meramente no se conoce o es poco
comin. También esta distincién constituye un logro evolutivo; y esto se
comprueba en el hecho de que durante mucho tiempo lo inesperado o
insélito, lo sorpresivo o monstruoso, dieran ocasién a la interpretacién
religiosa.

En comparacion a las sociologias clasicas de la religién, que habian
caracterizado la religién por medio de demarcaciones en los diferentes
dmbitos, por tanto mediante distinciones simples como sagrado/profa-
no (Durkheim) o infrecuente/cotidiano (Weber), la figura de la re-en-
trada de una distincién en lo distinguido por ella nos ofrece el punto
de partida para un andlisis mis complejo y al mismo tiempo el acceso

38. Para ello existen numerosos testimonios etnograficos. Para un resumen limitado
cf. por ejemplo E. Leach, Culture and Communication: The Logic by which Symbols are
Connected, Cambridge, 1976, pp. 71 ss.

74



CODIFICACION

a una paradoja siempre oculta en la religién. En cuestiones acerca de
la evolucién religiosa® se puede permanecer en el hecho de que en el
dmbito imaginario de la fantasia religiosa no se le ponga ningiin limite a
la hipertrofia de las formas y que de aqui surjan impulsos de variacion;
pero a esto se le suma que el desarrollo de la paradoja fundamental de la
re-entry requiere formas actuales y convincentes que disciplinen aquello
que en dltima instancia puede aceptarse. Para decirlo de otra forma:
debe comunicarse en el més aci con plausibilidad, cuando no con una
evidencia libre de duda, en relacién al mis all4; y debe evitarse que la
diferencia entre mds aci y mas alld ingrese en la comunicacién como
«contradicciéon performativa» (por ejemplo: como fracaso de la eficacia
magica) y la «deconstruyan.

Una codificacién elaborada de la religién supone una re-entry de la
distincién en lo distinguido por ella®. Solamente de esta manera puede
evitarse interpretar la distincién del c6digo como coaccién para decidir-
se hacia uno u otro lado. En ambos lados siempre se encuentran ambos
lados. La consecuencia légica (matemitica) es que surge una intranspa-
rencia no calculable, que solamente puede disolverse mediante la ima-
ginacién. Con ello se gana la posibilidad de participar de la totalidad
del cédigo del lado de la inmanencia, y por otro lado la posibilidad de
representarse que a la trascendencia no le resulta indiferente lo que
sucede en la inmanencia. Solamente de esta manera puede el creyente
participar del cédigo. Y solamente de esta forma la comunicacién que
transcurre en la inmanencia puede referirse al c6digo. Pero una re-entry
de esta especie conduce a una indeterminacién estructural y depende
por ello de suplementos (parerga) que guien las selecciones ahora ne-
cesarias. Dicho de otra manera: la comunicacién debe apoyarse sobre
una memoria y va a parar, en lo que al futuro refiere, a una oscilacién.
Uno debe por ejemplo representarse la propia vida como parte de una
historia del pecado y la salvacién, pero también puede tener esperanzas
de la condonacién de los pecados, sin poder llegar a la certeza de si se
pertenecerd o no a las almas salvadas.

Por medio de una re-entry de la forma en la forma se obtiene ante
todo, y si sucede de manera verosimil, lo siguiente: una estabilizacién
social de la religién. Ella almacena su donacién de sentido en la dis-
tincién primaria de su cédigo y con ello se vuelve independiente de
la aparicién casual de sucesos insélitos, desde los eclipses de sol hasta
los accesos de epilepsia. La religién puede entonces organizarse como

39. Véase infra, capitulo 7.
40. Re-entry en el sentido de S. Brown, Laws of Form, reimpr. New York, 1979, pp.
56 s., 69 ss.

75



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

una méquina, de tal manera que incluya las causas de las operaciones
que habrin de considerarse y se desprenda con ello de la marcha del
mundo. No es casualidad que puedan entonces producirse modelos de
comportamiento concebidos circularmente; la repeticién de los ritos en
la religién de los aztecas se representa paralelamente al ciclo del mundo
y sirve para su conservacién. Siempre se pueden poner en marcha cere-
monias religiosas, segiin la necesidad*!; pero ya se sabe lo que hay que
hacer y puede repetirse. De esta manera, la religién puede funcionar
a la manera de un acoplamiento cibernético retroactivo; pero con las
importantes distinciones de que puede independizarse de la indemni-
zacién mediante sucesos del entorno (sequias, pestes, guerras), y que,
aparte de eso, puede conducir a sobrerreacciones y ajustes malos si se
confia demasiado en la légica propia de su aparato ejecutor*?.

Las religiones se distinguen por medio de la ejecucién de la re-entry
y por la configuracién de la trascendencia determinada por ella. Sin la
asistencia (o, por lo menos, apaciguamiento) de las potencias trascenden-
tes no se puede lograr nada importante; ésta es la versién mis influyente,
en todo caso la mas antigua. Ella motiva procedimientos magicos, no en
el sentido de que se pudiera creer que se necesitan causas empiricas adi-
cionales; pero si en la representacién de que deben allanarse los posibles
obsticulos del otro lado de la gran frontera. La magia descansa sobre la
simple distincién de cosas visibles e invisibles en uno y el mismo mun-
do. Ella es expresion de la riqueza de la naturaleza, que sobrepasa lo
visible. No se trata, por tanto, de una metateoria, tampoco de un modo
de observacién de segundo orden con todos los problemas l6gicos que
acarrearia. Solamente la diferencia misma, que divide al mundo en visi-
ble/invisible, permanece no aclarada. El contexto vinculante sigue sien-
do desconocido, y por ello mismo creible. No admite ningiin control de
fallas y tampoco ningtin desarrollo del saber por medio del aprendizaje.
El permanecer desconocido respeta de cierto modo lo sagrado. Y posee
la funcién adicional de dotar de autoridad a aquel que pueda apelar
de forma creible a la experiencia. En la medida en que se fijan ritos se
presentan los mitos correspondientes cuya narracién aclara por qué se
lo hace de esa maneray no de otra. Si se mira retrospectivamente, acaso
se sostenga que algo asi es una ingenuidad. Pero ingenuidad no es equi-
vocacién. Y nunca se llegd a un cambio radical; tampoco cuando surgié

41. Cf. R. A. Rappaport, Pigs for the Ancestors: Ritual in the Ecology of a New
Guinea People, New Haven, 1967. Cf. también Id., The Sacred in Human Evolution»:
Annual Review of Ecology and Systematics 2 (1971), pp. 23-44; Id., «Ritual, Sanctity and
Cybernetics» American Anthropologist 73 (1971), pp. 59-76.

42. Paraello, R. A. Rappaport, «Maladaptation in Social Systems», en J. Friedman y
M. J. Rowlands (eds.), The Evolution of Social Systems, Pittsburgh, 1978, pp. 49-71.

76



CODIFICACION

una teologia que perdié la inocencia al volver invisible la paradoja y que
por tanto sumié al mundo entero en el estado del pecado para luego
verlo necesitado de salvacién.

Como es sabido, Max Weber habia formulado con su acostumbrada
agudeza: «El actuar motivado por la religién o la magia se encuentra
orientado, en su estado mds puro, al mas acd»*. Formular de esta ma-
nera es ttil cuando solamente se trata de despejar prejuicios teolégicos
y también cuando se pretende describir la época temprana como reli-
giosamente motivada. Pero ya en el siguiente parrafo aparece la correc-
cion, la introduccién de la diferencia®. De hecho, ni siquiera el mundo
cotidiano de la utilidad practica, de los intereses, obsticulos y peligros,
podria experimentarse como un todo y también la caracterizacién del
«m4s acd» seguiria siendo una reconstruccién moderna, si ya no hubiese
existido en aquellas religiones tempranas una mirada por encima de la
frontera. En su intento por acercarse a la comprension de la religion de
Max Weber, Hartmann Tyrell* recalca precisamente esta diferencia:

La accién social puede por lo tanto llamarse religiosa, cuando en las
orientaciones del actor (o actores) se encuentra dada una capa de senti-
do que remite a algo «extraempirico», a un «trasmundo» significativo, y
cuando el actuar, en su transcurso, «lo tiene en cuenta» de alguna manera,
en un primer momento de manera simbélica.

S6lo esta diferencia constituye una realidad necesitada de comple-
mentacién, y precisamente en eso radica su forma religiosa. Para el
tiempo inicial esto naturalmente no significa que también los fines de
la accién apunten al mas all4, que por tanto deban ser fines redentores;
sino tinicamente que el mundo puede experimentarse dentro de una
divisién religiosa.

En las concepciones primitivas de la religién nos encontramos con
potencias del mds alld que son actores arbitrarios, caprichosos, vulnera-
bles (pero en este sentido también influenciables, que se pueden apaci-
guar). Ellos simbolizan el hecho de que la vida humana se encuentra a
merced de un entorno incontrolable e influenciable; son el resultado de

43. En el comienzo de su Religionssoziologie, en el § 1, «Die Entstehung der Religio-
nen»; aqui citado segun Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen, 31948, vol. I, p. 227.

44. «De todos modos, ha tenido lugar la mayoria de las veces una abstraccién s6lo
en apariencia sencilla: la representacién de algin ser que se esconde ‘tras’ la actuacién del
objeto natural calificado carismaticamente, artefacto, animal, hombre, y que determina
de alguna manera esa actuacion: la creencia en los espiritus» (op. cit., p. 228). En lugar de
«tras» se podria mejor hablar para muchos casos de «en».

45. En «Das Religiése’ in Max Webers Religionssoziologie»: Saeculum 43 (1992),
pp. 172-230, cita, p. 194.

77



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

una exteriorizacién del problema de la amenaza de la sociedad. Atin no
puede hablarse de una diferencia entre mis alld y mas ac4 formulada de
manera clara. Cuando esta distincién se vuelve disponible bajo la forma
de una marginacién de principio, esta diferencia posibilita también un
disciplinamiento del mundo de los dioses, sobre todo por medio de un
copiar dentro (Hineincopieren) conocidas estructuras sociales de forma-
ci6n de la familia, del dominio politico y de la escritura. Este proceso
puede notarse ante todo en las bases —atin arcaico-primitivas— de la
religion de Mesopotamia“*. Aqui todavia no existen «escrituras sagra-
das», aunque los dioses dominan la escritura y fijan el destino afio tras
afio de manera escrita, y por ello ninguna abstraccién de la re-entry
queda condicionada por ellas. En lugar de ello, a la regulacién de las
relaciones con el mundo divino le atafie un complejo sistema de reglas
adivinatorias. Solamente las grandes religiones tardias utilizan la escri-
tura desarrollada en el contexto de la adivinacién para fijar el sentido
sagrado en una forma sagrada y ponerlo en manos de un perfecciona-
miento ante todo oral.

Por el momento, estos indicios resultan suficientes para aclarar nues-
tra tesis. La religion se encuentra caracterizada desde el comienzo (lo
que haya antes no lo dejariamos valer como religién) por medio de
una distincién que la identifica, que se vuelve accesible en la re-entry
de la distincién en lo distinguido. El esmero en la creacién del concep-
to se compensa aqui. Con la re-entry se lleva a cabo una operacién en
si paradéjica, cuya paradoja debe hacerse invisible. Las cifras utilizadas
para ello aparecen como religién; posteriormente se manifiestan en
todas las grandes religiones con el saber adicional de que ellas mismas
no constituyen la esencia de aquello que se quiere decir.

Ademis, debe retenerse el hecho de que aquello que se copia den-
tro de si mismo es una distincién y lo sigue siendo. Siempre vuelven
a aparecer simplificaciones, y se las combate como idolatria?’. Pero se
desconoceria la especificidad de la devocién del Antiguo Egipto, que
creia que las estatuas eran los dioses, si no se viese que aqui se adora una
diferencia encarnada. Incluso la teologia de un Agustin no sostiene que
Dios sea el orden y el bien, sino que debe asumir lo contrario como una
especie de fatalidad de su creacién; esta teologia afirma su interés por
la diferencia*. Nunca se trata simplemente de un signo (probablemente

46. Cf.M.David,Les dieux et le destin en Babylonie, Paris, 1949; ]J. Bottéro, Mésopo-
tamie: L'écriture, la raison et les dieux, Paris, 1987, pp. 243 ss. Véase también el capitulo §.
47. Cf. L. Schneider, «The Scope of ‘The Religious Factor’ and the Sociology of Reli-
gion: Notes on Definition, Idolatry and Magic»: Social Research 41 (1974), pp. 340-361.
48. Cf. De ordine libri duo 1.6.18; citado segtin el «Corpus Scriptorum Ecclesiasti-
corum Latinorum» 63 (1922), reimpr. New York, 1962, p. 133: «ita quasi ex antithesis

78



CODIFICACION

convencional) para lo otro. Incluso después de que resulta accesible la
representacién de lo simbdlico, con ello se expresa algo mis que mera-
mente un signo. Siempre se trata de la presencia real de la diferencia; de
igual manera que mediante la magnitud y adorno de un portal se indica
que a través de ese umbral se ingresa en otro espacio.

Solamente en el Ambito de lo familiar, inicamente en el &mbito que
puede entonces llamarse inmanencia (a diferencia de la trascendencia),
se pueden realizar observaciones. S6lo aqui se puede designar algo, se
puede poner algo de relieve distinguiéndolo de todo el resto y tenerlo
preparado para operaciones de acople. Esto también significa que to-
das las distinciones que puedan hacerse son distinciones inmanentes;
también las de ser y no-ser, sagrado y profano, Dios y hombre. Cobran
tinicamente realidad por medio de la comunicacién. Aquello de lo cual
se distinguen todas las designaciones y distinciones se queda atrds como
unmarked space. Y en el unmarked space permanecen, como ya se expu-
s0*, el mundo y el observador como punto ciego de sus observaciones,
inobservable por indistinguible.

La religién puede verse como el intento de no aceptar sin mis esta
cuestién inevitable. Por ello se duplica el mundo observable mediante
distinciones y finalmente se lo lleva a la estricta forma de un cédigo
mediante la diferencia conductora de inmanencia y trascendencia. La co-
dificacién no es otra cosa que una transcripcién de la distincién de la
realidad en otra forma estrictamente acoplada y que se puede distinguir
mejor. Con ello se la adecua a una novedosa experiencia del mundo,
se la hace compatible con un grado mis alto de contingencia. De esta
manera, por un lado, se desestabilizan identidades. Ahora ya no resulta
posible, al menos en las formas exigentes y sublimes de observacién re-
ligiosa, clasificar las cosas o sucesos segiin sagrado/profano; pues ahora
todo es describible desde un punto de vista trascendente o inmanente,
y depende del observador, al que hay que observar si se quiere saber
c6mo se clasifican las cosas y los sucesos. Para ello, las religiones deben
preparar ahora criterios, reglas, programas. Por otro lado, la religién ya
no encuentra su sostén en las cosas o sucesos sobresalientes, sino en la
distincién cerrada en si y que interpreta al mundo, de tal manera que
pueda soportar una mayor inseguridad «<mundanan.

El hito acaso mas marcado en este proceso lo encontramos en la

quodam modo, quod nobis etiam in oratione iucundum est, ex contrariis, omnium simul
rerum pulchritudo figuratur» [Asi pues, como con ciertas antitesis, por la fusién de cosas
contrarias, que nos resultan tan agradables en la oratoria, se produce la hermosura uni-
versal de todas las cosas].

49. Véase supra, capitulo 1.

79



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

religion de los hebreos y en la forma de un decidido rechazo a la re-
duccién del mas all4 al mas acd, con todas las inconsecuencias de una
religién de sacerdotes que luego se le anade: el Dios de los hebreos no
tiene nombres?. El se sustrae al conocimiento y al trato en la medida en
que se representa como el futuro, como el que seri. Se da a si mismo al
mundo como texto. El texto, que subyace al mundo como plano de eje-
cucién, se encuentra revelado como tradiciéon de doble via, como fijacién
escrita para una transmisién oralmente abierta al futuro de la interpreta-
cién. El sustituye todas las otras formas de re-entry inmanentes, especial-
mente después de la destruccién del Segundo Templo. Y el cometido de
la tradicién del Talmud consiste en conservar las infinitas interpretacio-
nes posibles como controversia. En casos de necesidad de decision, sobre
todo en cuestiones juridicas, rige el principio de la mayoria que ya no se
deja confundir mediante intervenciones desde el mis alla*'. Con ello se
traslada en sentido estricto la re-entry de la distincién en si misma hacia
el otro lado: hacia la trascendencia. Al Dios trascendente se le considera
como observador del mundo, como unidad de observador y observacién.
Y todas las santidades de este mundo son un mero reflejo frente a éL
Solamente de esta manera se llega a una codificacién plenamente
desarrollada de la religién, en la cual ambos lados de la forma vuelven
a aparecer a ambos lados. Ya no se trata solamente de una divisién del
mundo en dmbitos visibles/invisibles, familiares/infrecuentes, cercanos/
lejanos, para lo cual sélo habia que dejar claro que un lado de la dis-
tincién no era el otro, sino que ambos valores del c6digo aportan una
dotacién reciproca de sentido y mediante ello cierran la significacién re-
ligiosa contra otras codificaciones. Desde un punto de vista sociolégico,
esto podria estar conectado con el surgimiento de élites culturales fuera
de las unidades sociales asignadas de familias y sexos®2. La religién se
instituye al mismo tiempo de manera especifica y universal, y se funda
en su especificidad sobre la diferencia agudizada entre trascendente y

50. La mejor manera de entenderlo es como contraposicién a la tradicién meso-
potdmica. El dios Marduk poseia cincuenta nombres (¢por qué no cincuenta y uno?), y
los nombres no son aqui meras designaciones verbales, sino las competencias mismas.
Cf. para esto ]. Bottéro, op. cit., pp. 125 s. La renuncia a la identidad de nombre y ser
desencadena al mismo tiempo el problema de la exactitud del nombre y de lo completo/
incompleto de cualquier lista de nombres del dios.

51. Conservado en la muy discutida (y a su vez controvertida) leyenda de la ofensa
de Ajnai. Cf. por ejemplo I. Englard, «<Majority Decision vs. Individual Truth: The In-
terpretation of the Oven of Achnai Aggadah»: Tradition: A Journal of Orthodox Jewish
Thought 15 (1975), pp. 137-151.

52. Asi S. N. Eisenstadt, «Social Division of Labor, Construction of Centers and
Institutional Dynamics: A Reassessment of Structural-Evolutionary Perspective»: Protoso-
ziologie 7 (1995), pp. 11-22, especialmentre 16 s.

80



CODIFICACION

mundano. Con ello surge una singularidad que distingue la codificacién
religiosa de otras codificaciones. El valor negativo de la trascendencia se
coloca como base y origen de la codificacién misma. La trascendencia,
al producir su cédigo, se transforma en el opuesto de toda otra distin-
cién. Debe presuponerse como libre de atributos. Incluso la distincién
entre distincién y no-distincién le resulta extrafia, como apunta Nico-
l4s de Cusa’3. Esto modifica, en comparacién con otras codificaciones,
la forma de las fundamentaciones. En el caso de la religion, la fun-
damentacién no se alcanza por medio de la exclusién, sino solamente
mediante la inclusién del contravalor; no como la verdad, mediante
la exclusién de la falsedad, sino a través de una revaloracién de todas
las distinciones en una donacién trascendente de sentido. Pero ahora
aquello que se coloca como trascendencia debe poder discriminar, y
aunque sea solamente como indicacién del camino correcto que lleva a
la redencién. También esto requiere una operacién de re-entry, para que
al menos pueda observarse.

Ninguna otra codificacién comienza exactamente en este punto. La
singularidad de la religién se encuentra en la radicalidad de este dis-
tinguir vuelto contra el distinguir. Solamente asi puede comprenderse
aquello de lo que se trata: que todo observar (todo distinguir, experi-
mentar, actuar, comunicar) opera siempre desde la inobservabilidad y
que por eso cada regreso a este punto silencia su propia especificacion.
Por ello, toda aparicién histérica de religién se encuentra inevitable-
mente unida a la realizacién de una re-entry, aun cuando sélo pueda
verse al final que éste habia sido el comienzo.

VII

Objetos concretos, sucesos, acciones que realizan una re-entry religiosa
no se destacan en la comunicacién inspirada religiosamente por esta
funcién, ni tampoco se describen como paradéjico-formales. Tal con-
tingencia de formas liberadoras de observacién atin no se encuentra
disponible en la época primitiva de la historia de la sociedad. En lugar
de ello aparecen dentro de cierta ambivalencia, sobre todo por medio

53. Pero sin poder finalmente aguantar esto en la periferia de una teologia posible.
De esta manera, no puede dudarse de la personalidad y trinidad de Dios. En el De ve-
natione sapientiae se lee: Dios es ante omnia quae differunt [existe con anterioridad a
todo lo que se diferencia] (citado segiin las Philosopisch-Theologische Schriften, ed. de L.
Gabriel, vol. I, Wien, 1964, pp. 1-189, cita, p. 56). Pero se reflexiona sobre la insuficien-
cia de la comprensién humana, que depende del distinguir. Y después de todo, también
queda claro qué es lo que se tiene en la Iglesia.

81



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

de la distincién amenazante/servicial. Se trata de acuerdos, que luego
pueden ser condicionados. Como objetos marcadamente identificados
0 como ritos obtienen una forma univoca, invariante; y solamente en
la severidad con la que esta constante exige observancia y deja percibir
fallas, puede reconocerse que con ello se debe evitar un cruzamiento
de la frontera interna de la forma, un «o bien este lado o bien el otro».
El cruzar no es una operacién posible; se coagula, podria decirse, en la
identidad del objeto sagrado. Esto ahorra de momento la designacién
de la diferencia inmanente/trascendente que hace las veces de cédigo.
Y en cierto modo seguira siendo asi: no puede adorarse una distincién.

Nada impide por ahora que se continte fiel a la forma y que se
repita lo mismo en variaciones infinitas. Los contenidos (objetos, cons-
trucciones, ritos) pueden cambiar, pero permanece la tipica forma de
traslado de la ambivalencia a la identidad. O por lo menos asi es posible
que sea. Pero también puede suceder que se pregunte por el mundo y
con ello por la unidad de la distincién, que en lo sagrado se encuentra
fijada como identidad. Las grandes religiones surgen solamente cuando
se cede a esta tendencia hacia la cosmologizacion. El cédigo aparece
como divisién del mundo, incluso como divisién temporal del mundo,
que posibilita contar una historia y acarrear la trascendencia como ori-
gen o también como sentido de la divisién en un antes y un después.
La divisién (y escogemos esta palabra explicita y literalmente, como
concepto) se realiza ontolégicamente, esto es, bajo la forma de juicios
acerca de «lo que es», distinguiéndose, por tanto, de aquello que no
es. Pero este otro lado de la forma del ser palidece mientras no se esté
preparado a poner en duda al mundo tal y como aparece. Y cuando
esto sucede, la trascendencia es precisamente esta nada negadora de las
divisiones, que genera o tolera las divisiones del mundo (por ejemplo en
cajones sociales) para destacarse de ellas.

En el contexto presente no se trata de una historia de la religion,
ni de una morfogénesis, ni tampoco de la evolucién de la religién, sino
solamente de (si se puede decirlo de esta manera) la fenomenologia
del cédigo de la religién. Se producen problemas de clasificacién en la
medida en que la diferencia entre inmanencia y trascendencia se vuelve
visible como forma de la religion. Esto es vilido para todo cédigo. Pues
la estructura binaria atin no indica qué valor, el positivo o el negativo,
entra en consideracién en el caso individual. El sentido de la codifica-
cién radica precisamente en dejar abierta esta distincion. Los cédigos
necesitan por tanto cada vez un «suplemento»** especifico del cédigo

54. En conexién con J. Derrida, Grammatologie, trad. alemana, Frankfurt a.M.,
1974, pp. 244 ss. [De la gramatologia, Siglo XXI, México, 1998]

82



CODIFICACION

que se ocupe de las instrucciones imprescindibles. Ya en el mundo an-
tiguo se tenian para ello formulaciones como kdnon, kritérion, regula,
que precisamente en el énfasis de su propia exactitud presuponian la
relacién con una estructura binaria®. Nosotros hablaremos de progra-
mas (instrucciones). De tal forma, solamente se podri introducir una
codificacién reciprocamente exclusiva segin justicia o injusticia si exis-
ten normas juridicas con el correspondiente equipamiento institucional
(tribunales), que en el caso concreto tornan distinguible lo que es justo
y lo que es injusto, y no la insistencia en la justicia, como en el caso de
Orestes, o la caida en lo injusto de Michael Kohlhaas. Un maestro sola-
mente puede poner buenas o malas calificaciones si se encuentra fijado
un canon educativo en el que pueda leerse aquello que se debe exigir. El
c6digo de la verdad necesita teorias y métodos, el cédigo de la propie-
dad, en el caso de su monetarizacién, necesita reglas del cilculo econé-
mico (budgets, balances)*. Pero si esto es generalmente vilido, entonces
en el caso de un cédigo de la religién no cabria esperar algo distinto.

También aqui se produce un problema de relativismo histérico, en
el que no ahondaremos en este lugar, pero que tampoco podemos igno-
rar. En las sociedades mis antiguas, que atin no se han convertido to-
talmente a la diferenciacién funcional, se utiliza el plano del programa
para volver a integrar en la sociedad la extravagancia més abstracta de
la codificaci6én binaria. Aqui vuelven a introducirse plausibilidades que
resultan de las restricciones y que imponen la estructura de la sociedad y
sobre todo su ordenamiento jerarquico (estratificado). Los cédigos mis-
mos se interpretan de manera jerirquica, a saber, se comprenden con
una preponderancia natural y normativa de su lado bueno. En el dere-
cho esto sucede por ejemplo mediante el derecho natural, por el cual,
a través del concepto de naturaleza, se remite a evidencias normativas,
pero también a que las personas pertenecen a diferentes estratos debido
a su naturaleza (= nacimiento). El derecho natural mismo podria enton-
ces comprenderse, segiin la opinién de los teélogos medievales, como la

55. El mismo problema se encuentra en Kant cuando se comprende la libertad como
ratio essendi de la ley moral y se asegura su imperativo moral en su canonicidad (sit
venia verbo) como hecho de la conciencia racional, para finalmente conciliar ambas co-
sas en un #nico concepto de sujeto (cuestién con la que los filésofos atin hoy se siguen
ganando la vida).

56. Cf. para estos otros codigos N. Luhmann, «Codierung und Programmierung.
Bildung und Selektion im Erziechungssystem»: Soziologische Aufkldrung 4, Opladen, 1987,
pp. 182-201. E Id., : Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1988, pp. 243 ss.;
Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1990, pp. 401 ss.; Das Recht der Ge-
sellschaft, Frankfurt a.M., 1993, pp. 165 ss.; Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a.M.,
1995, pp. 301 ss.

83



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

participacion en una lex aeterna, y esto aunque se ocupe de fines"’. La
ciencia debe conformarse con el common sense y con el saber recibido.
Pues si se intenta forzar este marco, esto aparece como acientifico en
la forma, como paradoja. La economia debe respetar aquello que en la
Modernidad temprana atin se denominaba «alimento» o «necesidades
del hogar», por tanto aquello que resultaba indispensable para la con-
servacion de las diferencias estamentales de los «<hogares»*®. Sélo en la
sociedad moderna diferenciada funcionalmente se superan estas restric-
ciones. Los sistemas funcionales aceptan la exclusiva responsabilidad de
su funcién y, al mismo tiempo, el riesgo de la abstraccién de su cédigo.
Los programas se ven aliviados de las pretensiones sociales de integra-
cién y se recortan especificamente a la medida de su c6digo. El dere-
cho se transforma en derecho positivo (lo que naturalmente no excluye
que en el derecho vigente se remita a criterios morales, entrenamiento,
estindares técnicos, etc.). Las teorias cientificas son ahora Gnicamente
teorias cientificas (lo que no excluye que se ocupen de la teologia, etc.).
Los programas compensan la exclusién de terceros valores mediante la
nueva inclusién de lo excluido, aunque sea solamente en el plano de los
suplementos, en el cual se supone un cédigo aceptado (no rechazado) y
en donde solamente se trata de subsumir las operaciones del sistema a
los valores de este c6digo de forma correcta y no errénea.

La religién busca y encuentra una solucién posible para la improba-
bilidad evolutiva de su codificacién en la medida en que se comprome-
te en una alianza (duraderamente precaria) con la moral. Esta alianza
acaso se vea facilitada porque la moral misma, sobre todo en sus juicios
negativos, se encontraba fijada de manera cosmolégica y por ello juz-
gaba con desenvuelto asco. A lo malo o a los malos se los encuentra en
la cercania de la depravacién, de lo sucio, de lo nocivo (con o sin in-
tencién), en el lado oscuro del mundo, contra cuyo poder inexplicable
uno busca protegerse®. Entonces el lado bueno de la moral quizis se
una a las convenciones aceptadas socialmente. S6lo con el retroceso de
las representaciones magicas en la Europa de los siglos xvil y Xviié se

57. Cf. Tomias de Aquino, Summa Theologiae I Ilae, q. 91 art. 2: dlex naturalis nihil
aliud est quam participatio legis aeternae in rationali creatura» [La ley natural no es otra
cosa que la participacién de la ley eterna en la criatura racional].

58. Especialmente para esto, cf. R. Blickle, <Hausnotdurft: Ein Fundamentalrecht in
der altstindischen Ordnung Bayerns», en G. Birtsch (ed.), Grund- und Freibeitsrechte von
der standischen zur spdtbiirgerlichen Gesellschaft, Géttingen, 1987, pp. 42-64.

59. Cf. con testimonios muy diferentes, que divergen tanto regionalmente como
segin la alta cultura/cultura popular, D. Parkin (ed.), The Anthropology of Evil, Oxford,
1985.

. 60. Cf. sobre todo K. Thomas, Religion and the Decline of Magic, London, 1971;
Id., Man and the Natural World, London, 1983.

84



CODIFICACION

prepara una especie de retirada de la moral hacia si misma, con la con-
secuencia de que finalmente también la misma religién se ve sometida al
juicio moral, se la despoja de sus ambiciones y se le exige tolerancia.

Pero ésta es solamente una linea de desarrollo que se impuso tar-
diamente. La religién ya habia tenido dificultades mucho antes para
acoplar su cédigo de la trascendencia al c6digo de la moral. Esto quizés
dependa, entre otras cosas, de que las religiones importantes surgieron
dentro del proceso de movimientos sociales renovadores. Pero incluso
si no se tiene esto en cuenta, a toda religién que argumente con la tras-
cendencia se le plantea la pregunta acerca de qué sentido religioso po-
see la diferencia terrenal entre un comportamiento bueno y uno malo,
especialmente si se toma en consideracién que la felicidad y el dolor no
parecen estar repartidos segiin criterios morales.

La moral posee, ademis, la tendencia a encauzar la atencién en di-
reccién al pecado, pues lo malo se deja especificar mejor que lo bueno.
Laretérica de pilpito puede nombrar con mis facilidad los pecados que
precisar la exhortacién hacia el bien. Los espejos del confesionario pue-
den compilar una lista de pecados que deberian evitarse. Una lista de las
buenas obras siempre ser4 incompleta y siempre dejar4 fuera a aquellas
que eventualmente sean las mas importantes. Un registro de lo bueno
puede entonces alegar el pretexto de que algo, que esta sucediendo aqui
y ahora, no aparece mencionado. La vida ofrece més chances de ser bue-
no de las que se pueden enumerar en una lista, mientras que el registro de
lo malo se encuentra clausurado y, en caso necesario, puede ampliarse.

Las grandes religiones entienden la trascendencia como opcién para
el lado bueno del comportamiento humano. Las religiones todavia «sal-
vajes» de las sociedades tribales ya habian tenido que arreglarse con las
normas socialmente aceptadas; por ejemplo, mediante el hecho de que
no reducian las infracciones de la norma a la influencia de la magia (lo
que hubiese conducido al aplazamiento de asignacién de la culpa), sino
que aceptaban al evidentemente culpable como tal. En las grandes re-
ligiones, y sobre todo en las monoteistas, se encuentra por el contrario
una especie de autodisciplina de la religion en lo que a valores morales
se refiere. Los programas que se utilizan para explicitar cuéles acciones
se encuentran orientadas a la trascendencia y cuiles no se formulan
en relacién a la codificacién moral segtin bueno y malo. De acuerdo
a ello, el lado trascendente del cédigo se personaliza, de tal manera
que pueda comprenderse que Dios (o el Dios dominante en el 4mbito
divino) quiere lo bueno®’. Como muestra la critica profética, esto no

61. Volveremos sobre ello con ocasién de la discusién del Dios observador. Véase
infra, capitulo 4.

85



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

debe desembocar en una aceptacién religiosa de las representaciones
morales dominantes; pero si se critican las representaciones morales,
entonces se hace en el sentido de otra moral, capaz de confirmar lo
religioso —acaso una moral de lealtad del contrato en relacién a Dios,
una moral de sometimiento bajo la voluntad de Dios, que se manifiesta
en las comunicaciones auténticas (el sacrificio de Abrahin, claramente
diferenciado del sacrificio de Agamenén, cuyo fin es apaciguar) y que
puede infringir de manera ejemplar la moral dominante en lo referente
a la familia y al clan—; o en una moral de la ley dictada por medio de
Dios y, finalmente, en una moral del amor, que respeta la libertad de ser
aceptado o rechazado. En las religiones tribales, que adoptan estimu-
los de las grandes religiones monoteistas pero mezclindolas de forma
sincrética, la relacién del Dios supremo con la moral sigue siendo am-
bivalente por todos estos motivos y se desvia en las reglas de trato con
poderes o fenémenos religiosos intermedios, que pueden ser influidos
y resulta posible apartarlos de los planes desfavorables®2. Pero también
existen otros casos de politica moral de las grandes religiones sustenta-
dos institucionalmente que buscan erradicar patrones morales tribales,
y por tanto particulares, a fin de sustituirlos por la moral universal, que
puede presentarse como expresién de la voluntad de Dios. El ejemplo
més impresionante de esto se encuentra en la Edad Media con ayuda de
la confesién, con la asistencia de una desarrollada postura juridica de la
Iglesia, pero también gracias a las 6rdenes que predicaban directamente
al pueblo, como por ejemplo los franciscanos. La innovacién semantica
que poseia este programa radicaba en un concepto de moral® individua-
lista, destinado a las regulaciones interiores o al consentimiento interior
para el actuar propio; un tipico testimonio de que la individualizacién
se utiliza para esquivar organizaciones sociales superadas.
Precisamente la teologia cristiana tendria que saber que la moral,
esto es, la distincién entre bueno y malo, proviene del demonio. No se
deberia comer del 4rbol del conocimiento, y la profanacién se venga en
la medida en que la utilizacién de conceptos morales conduce una vez

62. Cf., con los testimonios de Africa, J. S. Mbiti, op. cit., pp. 17 s., 35 s., 247 ss.

63. La Etica que abre nuevas perspectivas es la de Pedro Abelardo, citada segiin la
edicién de Oxford (1971). Aqui el vicio (vitium) se define como pecado cuando se lo
aprueba internamente. «<Hunc vero consensum proprie peccatum nominamus, hoc est,
culpam animae qua damnationem meretur vel apud deum rea statuitur. Quid est enim iste
consensos nisi Dei contemptus et ofensa ipsius?» [En realidad, asentimos en llamar peca-
do ala culpa del alma que merece castigo y que desea ver expuesto su caso en presencia de
Dios. Ahora bien, éno es este acuerdo desprecio y ofensa de Dios?] (0p. cit., p. 4). El vicio
en si puede concebirse aqui como disposicién natural (habitus), pero solamente cuenta
ante Dios si se lo aprueba.

86



CODIFICACION

més a la pregunta por los motivos e intereses que subyacen a la accién y
que no se encuentran asegurados por la moral; por ejemplo, en la céle-
bre discusién acerca de si también «en la sombra» resulta posible obrar
de acuerdo a la moral o si esto solamente se hace debido a la buena
reputacién unido a ello. Por otro lado, los te6logos, cuando tienen que
predicar en un contexto social impregnado por la moral, apenas pueden
evitar la toma de posicién y exigir lo bueno en nombre del buen Dios.
Toda abstencién en el juicio seria contraproducente. También la teolo-
gia es por tanto una victima de la caida, y en el mejor de los casos puede
consolarse con el hecho de que todo esto es una historia escenificada
por Dios y que la serpiente fue una figura enviada con antelacién, una
figura que oculta la ambivalencia de la moral.

En la relacién de la religién con la moral existen por tanto autono-
mias sintométicas que pueden leerse como pruebas del mantenimiento
de un cédigo propio, cuyos valores no convergen sin mis con el cdigo
bueno/malo de la moral corriente. Una de estas autonomias yace en
la posibilidad ya mencionada de la critica. Posee su sustrato social en
las diferenciaciones ya iniciadas de roles y sistemas: entre monarquia
y sacerdocio, palacio y templo, o también en la posibilidad de una
critica de la religién profética o innovadora dentro de la religién, la
cual reacciona a los acercamientos dentro de los circulos dominantes.
En segundo lugar, existe el dejar en suspenso de manera explicita la
evaluacién moral definitiva —de forma paradigmatica en la figura del
Juicio final—, como una especie de reserva trascendente en la moral.
Y finalmente, como motivo secreto de estos dos distanciamientos, el
problema que mds tarde habri de ser bautizado con el nombre de teodi-
cea. Evidentemente, Dios consiente el pecado y el sufrimiento inocente
en el mundo, como advertencia de que realiza su autorrealizacién mis
alld de todas las distinciones. Su oferta solamente es: en todo lo que
sucede, poder producir una relacién con lo trascendente o, de forma
més concreta, experimentar todas las cosas como forma de su amor y
cercania, de su compafiia constante, de su observacién; pero esto con
el suplemento dificilmente comprensible de que él mismo opta por lo
bueno y no por lo malo.

La religién cristiana ofrece como solucién (que de hecho siempre
estuvo entregada a la moralizacién) el tema del «pecado». La marcacién
como «pecado original» indica que se trata de destino, no de culpa. Pero
el pecado es ante todo un estatus temporal que finaliza con la muerte
y que no puede continuarse en el cielo ni en el infierno. También un
estatus temporal (temporal en el sentido de tempus) en la medida en
que, por un lado, se encuentra impuesto a los seres humanos de por
vida, y por otro les brinda la posibilidad de seguir el camino de la salva-

87



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

cién. Las normas de la moral poseen frente a esto més bien la forma de
una falta que debe corregirse y sobre todo la posibilidad de observar y
juzgar a otros en lo que a las infracciones de la moral se refiere. La pro-
blemaitica radica en la dimensién social, no en la dimensién temporal.
Justamente esta diferencia no excluye el observar a los pecadores desde
la culpa y alabarlos o reprenderlos en vida sin saber lo que el cielo dird
al respecto. Pero el dictamen moral puede por su parte ser una forma de
pecado, incluso hasta uno de sus peores casos (algo que los sacerdotes y
tedlogos aceptarian de mala gana).

La teologia ha hecho grandes esfuerzos con esta paradoja moral y
ha copiado los motivos correspondientes dentro de las intenciones de
Dios, sobre todo: admisién de la libertad como punto culminante de
la creacién®. Pero no resulta dificil volver a la paradoja que radica en
ello: que la diferencia entre bueno y malo debe ser buena y no mala®’.
Desde el punto de vista de un observador externo de segundo orden
existen otras posibilidades de despliegue de esta paradoja por medio de
la sustitucién de otras distinciones. Aqui nos ayuda la distincién entre
codificacién y programacién. El problema solamente aparece debido a
que la religién se sirve de la moral a fin de encasillar en la sociedad los
programas que le resultan imprescindibles para interpretar la diferencia
entre inmanencia y trascendencia. Visto de esta manera, la puesta al
servicio religioso del cédigo de la moral (que por su parte solamente es
un cédigo binario cargado de paradoja) seria s6lo un paso intermedio
por medio del cual la religién busca contacto con distinciones aceptadas
socialmente. En una sociedad en la que el c6digo de la moral se practica
continuamente, pero los programas de la moral, sus principios, reglas
y soluciones a conflictos de valores ya no son consensuales, se podria
considerar como elemento indispensable un anclaje religioso de la mo-
ral, una ética religiosa, aun cuando tenga que pagarse con pluralismo
religioso. Pero también podria ser que lo opuesto, la retirada de los
compromisos morales, fuese lo més adecuado.

Pero si la moral como forma hace fallar los programas fundados
religiosamente o, en todo caso, no resulta posible encontrar un aislante
contra la pregunta continua y posible acerca de su legitimidad y sus
consecuencias a menudo desastrosas, ¢qué otra posibilidad de programa-
cién del c6digo religioso podria existir? ¢O es este fracaso solamente un
ejemplo de que la forma del sentido de la religién mina toda fijacién de

64. Cf. Anselmo de Canterbury, De casu diaboli, citado segiin Opera omnia (1938
ss.), reimpr. Stuttgart/Bad Cannstatt, 1968, vol. I, pp. 233-272.

65. Ya habiamos indicado mis arriba, apartado IV, pp. 59 s., la precaria plausibilidad
de tal autolegitimacién circular de un cédigo a través de su valor positivo.

88



CODIFICACION

principios y criterios, y con ello deja que fracase la distincién entre codi-
ficaciéon y programacién? A favor de esto podria hablar el hecho de que
otros sistemas funcionales se encuentran ajustados al cambio continuo
de sus programas (teorias, métodos, criterios de ensefianza, leyes juridi-
cas, budgets, etc.), mientras que la religion exige una especie de fe que, si
bien puede diversificarse en la oferta plural de diferentes religiones, no
puede llevarse, sin embargo, a la forma de «hoy esto, mafiana aquello».

Estas reflexiones no deben conducir a renunciar también a la idea
de la codificacién por la renuncia a la idea de la programacién. Habria
mas bien que preguntarse por otras posibilidades, que al principio en-
riquecieran con contenidos codificaciones binarias vacias para dotarlas
mediante ello de un valor informativo en situaciones concretas. Aqui se
podria pensar en la posibilidad de que se escogieran esquemas para la
memoria religiosa que fuesen apropiados para distinguir temas y conte-
nidos simbélicos de la comunicacién; por ejemplo: comprender el des-
tino como gracia.

VIII

Seria seguramente falso colocar el c6digo binario simplemente como
punto de partida o como variable independiente desde el cual se pudie-
se aclarar el desarrollo de la religién. En qué equipamiento seméntico se
utiliza el c6digo para que la comunicacién religiosa pueda reconocerse
como tal es algo que por su parte depende —esto lo recalcamos repeti-
das veces— de las transformaciones evolutivas en el sistema sociedad,
transformaciones que requieren una investigacioén especial®. La diso-
lucién del contexto de cédigo entre la religién y la moral supone por
ejemplo un sistema juridico en funcionamiento (igual que, a la inversa,
podria suponerse que una nueva fusién entre religién y moral le aca-
rrearia dificultades al Estado de derecho). En Europa se satisfacia este
presupuesto sobre las bases medievales, tanto en el 4mbito del derecho
civil como en el dmbito del common law, y ademis fue complementado
mediante un «derecho piblico» que surgié desde el siglo xviI sobre una
base estatal y territorial, al que se podia confiar por ejemplo la protec-
cién de la tolerancia religiosa. Con estas reflexiones socio-estructurales
ain no queda aclarado cémo es que el cédigo religioso mismo pudo
sobrevivir a su desprendimiento de la moral.

No entra en consideracién una renuncia a la diferencia productiva

66. Para una panorimica rapida cf. N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft,
Frankfurt a.M., 1997, pp. 413 ss.

89



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

de un cédigo propio. Los cédigos binarios forman en su propia unidad
(distinction is perfect continence) y en su apertura hacia otras determina-
ciones (suplementos, programas) un estimulo para procesos morfogené-
ticos que se acoplan aqui. Con una metifora que ha introducido Michel
Serres®’, podria hablarse de desarrollos parasitarios de acoplamiento. La
generacién de c6digos dependientes de programas tratada en la seccién
anterior constituye solamente un ejemplo. Ademis, se deben tener en
cuenta qué costes de decisién provoca una codificacién. Cuando en el
trasfondo de la dogmatica se vuelve visible la codificacion binaria se
arriba a preguntas que buscan una respuesta, pero también a respuestas
que buscan su pregunta. Entonces no deben existir solamente pautas y
textos que aclaren lo que puede decirse, sino también roles y destinata-
rios para la interpretacién competente o simplemente para la proclama-
cién de la inspiracién religiosa.

Visto desde un punto de vista formal, el problema radica también
aqui en la bivalencia del c6digo que prevé la exclusién de terceros va-
lores. Pero se trata de una abstraccién artificial, si bien funcional, que
no basta para la comunicacién social. El cédigo produce una reduccién
extrema de la complejidad con la tinica funcién de posibilitar la cons-
truccién de un orden de complejidad mis alta. Precisamente por ello
sirve como «atraccién» evolutiva; atrae parisitos que estdn dispuestos
a ensamblarse a la norma del cédigo y no a engancharse como tercer,
cuarto o quinto valor; que estin dispuestos a utilizar la necesidad de
condicionamientos, sean cuales sean las ocasiones o los intereses. Utili-
zan, en otras palabras, la apertura de la unidad del c6digo, la necesidad
de determinaciones afiadidas de sentido.

Esto requiere decisiones que, por su parte, pueden parasitarse. La
situacién de decisién se produce a partir de la diferencia preestablecida
por medio del cédigo. Pero la decisiéon misma no es parte de la alternati-
va sobre la cual hay que decidir. Cuando hay que decidir si determinada
accién se corresponde o no con la voluntad de Dios, si es favorable o
desfavorable al alma, si irrita 0 no irrita a los antepasados, la decisién
no puede presentarse a si misma como una posibilidad mas de opcién.
Sigue siendo un parésito, y ahora en el sentido exacto del tercio inclu-
so-excluso. La pregunta misma apunta hacia ella, pero la respuesta no
puede simplemente consistir en la autodenominacién de la decisién, no
puede consistir en el hecho de que la decisién diga: yo me decido por mi
misma. La decisién no puede declarar su paradoja®®, debe mitificarse a si

67. Le parasite, Paris, 1980.
68. Para ello y con mias detalle, N. Luhmann, «Die Paradoxie des Entscheidens»:
Verwaltungsarchiv 84 (1993), pp. 287-310.

90



CODIFICACION

misma, debe desmentir que posee una causa, y todo esto, en lo posible,
atribuyéndolo a la persona que decide. Y esto pone entonces en marcha
un proceso de refuerzo de la divergencia: la persona individualiza sus
decisiones, las decisiones individualizan a la persona.

Con la instalacién de un c6digo binario (formulado de momento
como sea), se transforma en un problema duradero esta inclusién del
tercio excluso, este presupuesto de la presencia de lo ausente. De ello
se derivan situaciones repetidas y de ello reglas a las cuales se recurre
como recurso. Las habiamos denominado programas. Siempre que se
encadenan decisiones se producen absorciones de inseguridad, en la
medida en que la decisién precedente se repite solamente en el resulta-
do transmitido comunicativamente, pero no en su situacién concreta y
en su ponderacion®. La forma clasica de absorcién de inseguridad lleva
el nombre de autoridad. Deja crecer algo, a saber, la complejidad. Da
por sentado que podria ofrecer para su decisién motivos convincentes;
pero al mismo tiempo presupone que este supuesto no debe cumplirse
—o solamente en casos excepcionales y entonces solamente de forma
simbélico-demostrativa—. Actia, para decirlo con una acertada formu-
lacién de Hegel, sin la probibicién de lo opuesto™. En este sentido, la
técnica medieval de las quaestiones disputatae descansa sobre la suposi-
cién de que la autoridad se encuentra disponible para el respondeo. Y en
la historia de esta forma puede leerse que y como (ya en Guillermo de
Occam) la pretensién de autoridad se torna insegura y eventualmente lo
tinico que queda es la abierta paradoja de opini6n y contraopinién. Este
es simultineamente el tiempo en que se vuelven importantes las cues-
tiones organizativas, pues de la absorcién de inseguridad deben hacerse
ahora cargo roles reconocidos por medio de la organizacién —sea el
concilio, sea la curia en Roma en nombre del papa—. Con ello surge el
tipico problema de la Modernidad (frente al cual, por ejemplo, sucum-
bi6 la monarquia francesa) de que la autoridad, cuando se hace uso de
ella, se arriesga a si misma.

Pierre Bourdieu tiene evidentemente deducciones similares en la
cabeza cuando habla de la violence symbolique, del décollage sémanti-
que y del habitus™. Sin embargo, el punto de partida para él no radica

69. FEsta es solamente otra formulacién, mas cercana a la decisién, para aquello que
mas arriba, en la seccién IV, p. 66, nota 27, hemos denominado, en relacién a Spencer
Brown, condensacién y confirmacién.

70. Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion 1, Werke, vol. 16, Frankfurt a.M.,
1969, p. 215 (cursivas de Hegel).

71. Se podriacitar la totalidad de la obra. Un sucinto esbozo, enriquecido mediante
el concepto de la pieuse hypocrisie [hipocresia piadosa], se encuentra, en relacién con los
juristas, en P. Bourdieu, «Les juristes, gardiens de I’hypocrisie collective», en F. Chazel

91



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

en la forma de la codificacién, sino en la relacién de la sociedad con su
economia, cosa que no puede exponerse. Por ello, Bourdieu no refleja en
el concepto de la violence symbolique que se trate de un concepto auto-
légico, que se puede aplicar a si mismo, con el cual solamente se vuelve a
ejercer otra vez la praxis de la violence symbolique. Pero esto habri que
aceptarlo; y precisamente debido a ello es recomendable una concepcién
mas abstracta del problema de partida.

En todo caso, con el parasitismo del c6digo o en el décollage séman-
tique se crea una escenificacién sintomitica que luego debe aceptarse de
buena fe. La huella que conduce a la paradoja debe borrarse (lo que nos
permite descubrir la huella de la borradura de la huella’?). Entonces se
puede jugar al juego y conformarse con las distinciones que se admiten en
el juego, sin prestar atencién al hecho de que estas distinciones solamente
se distinguen debido a que el juego mismo puede distinguirse. Las dis-
tinciones en el juego representan las distinciones del juego, y esto puede
desmontarse siempre que también aqui se admita una referencia a la pa-
radoja, al secreto, al misterio, a la inescrutable voluntad de Dios o direc-
tamente a la metifora del juego’. Solamente hay que saber cuindo resul-
ta oportuno tal referir; si para aclarar la muerte y sus circunstancias; pero
no cuando se rompen las cuerdas con las cuales se baja el atatid a la tumba.

Pero con ello se vuelve imprescindible una asistencia profesional
para todo practicante de la religién. Al menos el laico debe informarse
con el experto si estd en la busca del camino verdadero. Pues de lo con-
trario podria caerse en el error «as if a man should think to finde a way
to Heaven as to London, by the greater track» [como el hombre que
pensara que puede hallar el camino al paraiso, al igual que el camino a
Londres, por la senda mas larga 174

IX

Si se parte del hecho de que la distincién inmanente/trascendente reali-
za la funcién de un cédigo binario de la religién y hace reconocible lo

y J. Commaille (eds.), Normes juridiques et régulation sociale, Paris, 1991, pp. 95-99.
Cf. ademds Id., Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft, trad. alemana, Frankfurt
a.M., 1987; Id., Ce que parler veut dire: Léconomie des échanges sociales, Paris, 1982.

72. Segtn la formulacion de Derrida. Cf. J. Derrida, Marges de la philosophie, Paris,
1972, pp. 76 s. [Mdrgenes de la filosofia, Catedra, Madrid, 31998].

73. Asi por ejemplo K. Nishitani, Was ist Religion, trad. alemana, Frankfurt a.M.,
1982, pp. 379 ss.

74. Asi en C. Herle, Wisdomes Tripos, or rather its inscription, Detur Sapienti, en
Three Treatises, London, 1655, p. 49.

92



CODIFICACION

que en la comunicacién religiosa tiene capacidad de acoplamiento y lo
que no lo tiene, llama la atencién una importante divergencia —quizis
corrupta, quizis fallada, en todo caso secularizada: la filosofia trascen-
dental kantiana—. Con la pregunta acerca de las condiciones de posibi-
lidad de la experiencia y con la intencién de evitar el circulo légico con
la contestacién de esta pregunta (por lo tanto no se trata de aclarar la
experiencia por medio de la experiencia), Kant llega a la distinci6n entre
empirico y trascendental en relacién a las operaciones de la conciencia.
En un lenguaje cuasi-ontolégico pueden distinguirse entonces un reino
de la causalidad y un reino de la libertad. En el reino de la libertad exis-
ten hechos especificos que son accesibles a la conciencia de manera auto-
rreflexiva. Apelando a tales hechos, Kant emprende el intento de aclarar
las condiciones de posibilidad del conocimiento, del actuar practico y
del juicio estético, sin tener con ello que recurrir a los condicionamien-
tos empiricos.

Aqui no se discute hasta y en qué medida este intento haya triunfado
o fracasado. Pero lo que llama la atencién es que se encuentra formulado
dentro del discurso de la metafisica ontolégica con el fin de derribarla.
Que también se trata de una secularizacién del c6digo de la religién no
puede reconocerse, al menos. en la superficie (y esto no puede hacerse
debido a que para Kant la religién es una cuestién de temaiticas de fe y
no una cuestién de la distincién primaria). Pero si no se define la religién
por medio de la especificidad de su fe, sino a través de su cédigo, por lo
tanto por medio de aquella distincién con la cual ella hace que el mun-
do le resulte observable, entonces resulta llamativo el paralelismo. La
cercania terminolégica de trascendente/trascendental no deberia ser una
casualidad, sino mds bien indicar una intencién de desviar el problema.
Quiz4s una intencién que un observador (como nosotros) podria conce-
bir como una intencién de secularizacién.

Si se adopta este punto de vista, entonces no pueden sorprendernos
una serie de fené6menos concomitantes. En primer lugar, las penosas ten-
dencias de divinizacién del sujeto hacia 1800. O —formulada sin tener
en cuenta a Kant y Fichte— la biisqueda roméntica de una nueva mitolo-
gia, que igualmente opera desde una distancia hacia la realidad expuesta
bien de forma irénica, bien refleja. Se trata ahora de la comunicacién
escrita, destinada a la imprenta, y esto permite esconder el problema en
formulaciones inadecuadas, que dejan ver que no se cree en lo que se
dice, sin tener por eso que contar con preguntas. Por ello se valoran los
«fragmentos». Este movimiento encuentra su término (provisorio), su
final autodeterminado, en la filosofia del espiritu de Hegel, o con mis
exactitud: en la formulacién de la paradoja como «espiritu absoluto», que
conserva en si todas las distinciones y solamente descarta la exclusién.

93



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Lo que esta filosofia comparte con la religién, y también con el arte,
es el proyecto de dividir el mundo en una realidad y algo distinto (asi
como mds tarde, en el Tractatus de Wittgenstein, existird el lenguaje
para describir el mundo y el lenguaje en el que solamente se puede ca-
llar). Esta estructura acaso ocupe a filésofos, l6gicos o también matema-
ticos como Spencer Brown’%; una ciencia del mundo como la sociologia
supuestamente se ocupa de realidades. Pero entonces se produce otro
desplazamiento cuando en las teorias sociol6gicas se echa de menos al
ser humano (como portador de trascendencia)’®. Al final de la cadena
secularizadora se encuentran los supuestos déficits teéricos, y la historia
de los deterioros semanticos descarta el echar de menos en este lugar
una confesién para una religion transdeficitaria. Religién: esto consti-
tuye claramente otro sistema que no debe inmiscuirse en las discusiones
cientificas. Pero si esto es asi, entonces se deberia poder controlar la for-
ma en el sistema cientifico y, dado el caso, poder rechazar la distincién
en la que la religion se puede reconocer como tal.

El ser humano transformado en un sujeto constituye un objeto espe-
cialmente importante para la teoria social. Pero ¢por qué? ¢Unicamente
porque nosotros mismos lo somos? ¢O porque él ocupa la posicién de
la trascendencia, desde la cual se puede describir y fundamentar todo
lo que es real? Pero si esto es asi, éc6mo se puede entonces reconocer
por su parte al ser humano como real? Los esfuerzos por solucionar
este enigma trascendental han tomado diferentes caminos, desde la llana
deconstruccién del ser humano (en singular), pasando por una filosofia
orientada hacia la lingiiistica y que analiza el lenguaje, luego por una teoria
del discurso que vuelve anénima a la persona y que la reduce a un uso de
la razén reglada por medio de procedimientos, hasta llegar a una teoria
del observador como parisito invisible de sus observaciones. También se
podria, en paralelo, adjudicarle a la sociologia una tarea completamente
diferente, a saber: en lugar de (o en afiadidura a) una deconstruccién del
hombre, intentar realizar una reconstruccién de la religion, en la medida
en que se le conceda a ella, y solamente a ella, un observar originario con
ayuda del c6digo inmanente/trascendente. Pues de esta manera se podria
evitar seguir una asimetria construida de manera tan sencilla como la
de Kant, es decir, la tesis de que las condiciones de la experiencia no
pueden encontrarse en la experiencia misma; se podria iluminar la pa-
radoja originaria que oculta esta distincion y luego ver qué milagros de
imaginacion y creatividad lleva a cabo la comunicacién religiosa, a fin de
disolver su paradoja.

75. Cf.Laws of form, cit., p. 105.
76. Cf. con toda la claridad deseable H. Baier, Soziologie als Aufklirung — oder die
Vertreibung der Transzendenz aus der Gesellschaft, Konstanz, 1989.

94



CODIFICACION

X

Retornamos ahora a la pregunta acerca de como pueden estar ocupadas
las posiciones del c6digo de la religion, las posiciones trascendencia e
inmanencia. La respuesta mis cercana y usual es: reservar para Dios la
posicién de la trascendencia. Esta es la respuesta de las grandes religio-
nes cuando cuentan con un Dios. El lado opuesto lo ocupa el ser hu-
mano con todas sus deficiencias. Este se encuentra caracterizado por el
pecado, por la libertad para el mal, por la debilidad del conocimiento.
El puente se tiende por medio de relaciones de observacién que analiza-
remos con mds detalle en un capitulo posterior. El ser humano puede,
por miés insuficiente y pecador que sea, observar, al igual que Dios le
observa a éL

Este esquema de ocupacién debe pagar considerables gastos con-
secutivos, que no deben pasarse por alto cuando se mira retrospectiva-
mente a la tradicién (cuando se pone a la base el concepto de cédigo).
Para empezar, esta asignacién de posicion se encuentra abrumada por la
paradoja del c6digo de la moral y por el problema de lo irreconocible,
que resultan los criterios de observacién de Dios segin los cuales el
ser humano debe orientarse. El tema entretanto clasico de la teodicea
le aporta a este problema una fatigosa reflexién, que sin embargo no
va més all4 de la formulacion del problema. A esto se le agrega que no
puede pensarse a Dios como aquel que trasciende toda distincién, cuan-
do de hecho se le asigna un lado y no el otro dentro de una distincién
(aunque fuese la del c6digo de la religién). Porque, de lo contrario, la
trascendencia se transformaria en aquel valor que incluye a la inmanen-
cia (como siempre hubo que suponer si se pretendia entender a la tras-
cendencia como el traspaso de toda frontera, incluso de la propia). Pero
entonces la trascendencia, como uno de los valores del cédigo, suprime
al mismo c6digo en si misma, y se tiene una forma de dominacién del
c6digo, que también se encuentra cuando se escucha que es bueno dis-
tinguir entre lo bueno y lo malo. El c6digo se vuelve operable mediante
una re-entry de la forma en la forma, de la distincién en si misma.

La vieja representacién, que también se mantuvo firme en la filoso-
fia trascendental, habia consistido en que lo que se experimentaba de
manera inmanente podia fundamentarse a partir de la trascendencia.
Dios cre6 el mundo; se corresponde, por tanto, con su voluntad. O el
sujeto trascendental realiza las sintesis que son necesarias para el or-
den de su mundo empirico. El referir a la trascendencia podia con ello
aclarar, y tranquilizar. A diferencia de esto, el anilisis teérico-sistema-
tico conduce a la concepcién de que el mundo exige demasiado de la
conciencia y de la comunicacién, y que en este sentido es trascendente.

95



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Entendido de esta manera, la sefial hacia la trascendencia no obra de
manera tranquilizadora sino intranquilizadora. Los recursos a elemen-
tos de la tradicién, como la necesidad de redencién y la duda ante la
fe, pueden precisamente confirmar esta inversioén de la caracterizacién.
Evidentemente, no tiene mucho sentido decidir este conflicto interpre-
tativo y querer fijar la religién a una de las dos posturas. La teoria de
la codificaci6én binaria incita, en lugar de ello, a una redescripcién de
todos los elementos de la tradicién. Si existe esta diferencia central, de-
finidora del sistema, codificada binariamente, el sistema religién se con-
fronta a si mismo con la pregunta acerca de la unidad de la diferencia,
para la cual no puede existir respuesta alguna. Por medio de la fijacién a
esta (y a ninguna otra) distincién el sistema produce el correspondiente
unmarked space, y un observador externo acaso también pueda ver que
si bien una re-entry de la distincién en lo distinguido por ella puede
generar semdanticas histéricas de precaria plausibilidad y «credibilidad»,
no obstante lo hace solamente bajo la forma de despliegue de una para-
doja. Si se ve la trascendencia como fundamento, entonces con la pre-
gunta acerca del fundamento del fundamento se cae en una regresién
infinita. Si se la ve como contraconcepto para la clausura operativa de
los sistemas que operan con sentido, entonces sigue estando abierto qué
podria corresponderle a esta proyeccién como realidad.

La sociologia no podra responder las preguntas aqui presentes y
tampoco querré hacerlo. Como ciencia empirica, y precisamente en di-
ficiles cuestiones de este tipo, también se encuentra destinada a que la
sociedad produzca los hechos correspondientes, y en este caso por tanto
a que la religién decida las ofertas de fe a través de formas de la comu-
nicacién. De todos modos, la sociologia puede presentar a la instancia
reflexiva del sistema religién, por tanto a la teologia, preguntas teérica-
mente preparadas. Una primera muestra consistiria en el anilisis de las
codificaciones (que con medios légicos y matematicos podria llevarse
considerablemente mds alld de lo que se hizo aqui). Esto restringe op-
ciones teolGgicas razonables o las carga con la renuncia a la comprensi-
bilidad. Con investigaciones socio-estructurales y semdanticas se podria,
ademads, documentar que el individuo en la sociedad moderna se encuen-
tra en una situacién radicalmente diferente al de aquellas sociedades en
que surgieron las grandes religiones””. La diferenciacién funcional de la
sociedad moderna ha dejado en manos de sistemas funcionales la regu-
lacién de la inclusién social y con ello ha renunciado a una inclusién

77. Para las conexiones entre seméntica y estructura social cf. N. Luhmann, «Indi-
viduum, Individualitit, Individualismus», en Gesellschaftsstruktur und Semantik, vol. 3,
Frankfurt a.M., 1989, pp. 149-258.

96



CODIFICACION

central que discurria a través d ela jerarquizacién y la moral. La religién
reacciona ante esto con la intensificacién de la esperanza del convenci-
miento por medio de la exencién en la participacién. El individuo se ha
convertido en algo sediento de identidad sobre la base de un yo que le
resulta opaco. Para construirse la propia identidad puede utilizar la reso-
nancia social, el amor o la carrera, pero esto sigue siendo una construc-
cién asentada sobre basamento inseguro. ¢No estamos cerca de decir que
el individuo es trascendente para si mismo? Y esto no con el objetivo final
de cerciorarse de los aprioris trascendentales, sino mds bien en el senti-
do roméntico de una relacién irénica (por reflexionada) hacia si mismo.

Es sabiduria muy antigua el decir que el individuo no puede contes-
tar por si mismo a la pregunta «{Quién soy yo?». En la tradicién esto era
una sefial de la debilidad de su existencia inmanente: de su orientacién
al interés propio, de su debilidad cognitiva, de su pecado. Esta califica-
cién estaba dictada por el enfrentamiento a una trascendencia perfecta
en si misma. Otra interpretacién podria decir: el individuo mismo es la
trascendencia’® y por eso mismo se encuentra abocado a fijarse sobre
una autodeterminacién constantemente precaria. Entonces habria que
entender que el individuo experimenta en si mismo la paradoja de la
unidad de la diferencia entre inmanencia y trascendencia, y que por ello
tiende a disolverla mediante la exteriorizacién, mediante la duplicacién
de la realidad, por medio de la aceptacién de un nirvana o a través de un
Dios que se ofrece de forma inmediata. Con ello se pierde la posibilidad
de aceptar la fe que se basa en la autoridad. Y hasta se podria pensar
que la culpa y el dolor, el estar excluido y los fracasos de todo tipo, se
encuentran mds cerca de esta posibilidad que todas las confirmaciones
que ofrece la sociedad. Pero la religién entonces ofreceria la posibilidad,
con o sin Dios, de una comunicacién de la unidad de inmanencia y
trascendencia; por tanto una comunicacién que le confirma al individuo
que en todo lo que sucede puede volver a encontrarse a si mismo.

En una sociedad que inventa y acepta el individualismo «subjetivo»
se vuelve necesaria, aparentemente, una revolucién fundamental del c6-
digo de la religién, la cual se registra en el plano seméntico como caida
(nihilismo, etc.). No es que se renuncie a los valores del c6digo inma-
nencia/trascendencia y con ello se pierda la posibilidad de reconocer la

78. Asi L. Ferry, Chomme Dieu ou le Sens de la vie: essai, Paris, 1996, por ejemplo,
p- 237: «Trascendence, donc, dans 'immanence a soi» [Trascendencia, asi pues, en la
inmanencia a si]. Incluso los te6logos al menos rozan la posibilidad de un giro de esta
especie: «Cuando se pregunta cémo puede ser posible un hablar acerca de Dios, entonces
debe contestarse: tinicamente como un hablar acerca de nosotros» (R. Bultmann, Glau-
ben und Verstehen, Tiibingen, 1960, vol. I, p. 33. La cita la tomo de la disertacién de M.

Hochschild, Die Kirchenkrise und die Theologie, ms., Bielefeld, 1997, p. 163).

97



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

religién. Pero se tuercen las ocupaciones de estos valores, sus conexiones
con el mundo. La trascendencia ya no reside mas en la lejania (frente a la
cual, en dltima instancia, uno puede comportarse de forma indiferente),
yano estd mas «arriba, en el cielo»”. Ahora se encuentra en lo insondable
de la propia mismidad, del yo. Con ello tendri dificultades la dogmatica
cristiana con su representacién de un Dios personal, y esto podria aclarar
la atraccién actual que ejerce el budismo, el cual ensefia que de lo que se
trata es de deponer las distinciones consuetudinarias de la vida cotidiana
y volver a encontrar el vacio por medio de la meditacién, vacio sobre el
cual se funda todo lo que existe, incluso el propio yo (rehusando, de
paso, la representacién del individuo como «sujeto»). Sin tener en cuenta
todos los problemas del continuismo de las diferentes posiciones dogma-
tico-religiosas, habra que registrar que en el mundo moderno la lejania
constituye un lugar poco convincente para la trascendencia, y que en
lugar de ello la incertidumbre crece, incertidumbre en la cual el individuo
aislado intenta experimentar qué cosa sea él mismo o qué, como suele
decirse, define su «identidad»®.

XI

Los andlisis realizados hasta el momento se habian atenido al sistema
de referencia «sociedad», dejando de lado los procesos de la concien-
cia; a diferencia de todos los intentos por fundamentar antropolégica-
mente la religién, cuando no se trataba incluso de derivarla a partir de
las «necesidades» de los individuos. También la codificacién especial
de la comunicacién especificamente religiosa es una estructura social,
para la cual no se pueden suponer sin més equivalentes psiquicos. Si
se permanece dentro del marco de la teoria de sistemas autopoiéticos
y operativamente clausurados, entonces es asi, y punto. Pero se puede
complementar el anilisis si se pregunta por las condiciones de posibi-
lidad de la experiencia religiosa, si se cambia, por tanto, el sistema de
referencia y se parte de los sistemas de conciencia y sus fundamentos
neurofisiolégicos.

79. Para esta tradicién cf. B. Lang y C. McDannel, Der Himmel: Eine Kulturge-
schichte des ewigen Lebens, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1996.

80. T. Luckmann, «The New and the Old in Religion», en B Bourdieu y J. S. Cole-
man (eds.), Social Theory for a Changing Society, Boulder/New York, 1991, pp. 167-182,
cita, p. 177, habla de la sacralization of subjectivity. Que la sacralization, que supone
acceso para otros, sea una expresion acertada, es algo que habria que meditar. De todos
modos, el texto arriba citado no trabaja con la distincién sagrado/profano, sino con la
distincién trascendente/inmanente.

98



CODIFICACION

La conciencia se mantiene innegablemente preparada para situacio-
nes de excitacién y sorpresa. También se puede partir del hecho de que
el cerebro produce intensidades por medio de la ripida repeticién de
estimulos bio-eléctricos que no son registrados por la conciencia como
secuencia, sino como intensidad, y que deben interpretarse de alguna
manera, sin recurrir para ello a las operaciones neuronales®'. Uno se
pregunta entonces: ¢de dénde proviene la interpretacién, de dénde el
asignar nombres, la distincién en los afectos?

Que la conciencia sustituya una secuencia por una unidad que debe
calificarse de manera especial es algo que le asegura la autonomia auto-
poiética frente al cerebro. Que esto solamente pueda suceder posterior-
mente (se trata naturalmente de milésimas de segundo, por ejemplo: del
célebre segundo de reaccién en el trifico callejero) significa al mismo
tiempo que la conciencia sélo puede operar con posterioridad, que se
encuentra por tanto librada a las situaciones propias que ya han hecho
su entrada y que ahora deben observarse. Esto también es vilido cuando
la conciencia ha aprendido a contar con irritaciones inesperadas, por
ejemplo: asustarse en la oscuridad o tener cuidado al enfrentarse con
desconocidos. Con todo ello se encuentra sentada una base, una recep-
tividad para ayudar en la donacién de sentido que, segiin lo que podria
aqui denominarse como «mundo de la vida», puede adoptar formas
muy diferentes. Tipicas de esto, y sobre todo histérico-sociales, son las
realizaciones necesarias en la forma de cultos, que unen la percepcién
de los interesados.

En cualquier caso, la base perceptiva para la experiencia religiosa
se encuentra dada de forma no-especifica, incluso religiosamente no-
especifica y en cierta medida informe. Para poder observar la propia
experiencia como religiosa la conciencia se encuentra atada a las exte-
riorizaciones. Debe activar las propias percepciones o al menos poder
recordar, con ayuda de lo cual logra definir la situacién propia a través
de la heterorreferencia. Para ello sirven los mitos, cuya narracién se
escucha y que supone que las historias son conocidas. Los cuerpos y la
conciencia forman parte, como narrador y también como oyente, de una
escenificacion total en cierta forma orquestal, en la cual la conciencia se
encuentra incluida de forma «rapsédica»®2. Funciones similares se reali-
zan mediante objetos, lugares, tiempos y escenificaciones especialmente

81. Cf.paraello B. Massumi, <The Autonomy of Affect»: Cultural Critique 31 (1995),
pp. 83-109.

82. En nuestra cultura, que tiende a entender las situaciones narrativas segiin el mo-
delo de los textos escritos, es dificil que esto resulte comprensible. Cf. para ello, entre
otros muchos, D. Tedlock, The Spoken Word and the Work of Interpretation, Philadelphia,
1983.

99



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

disefiadas para ello. Pueden marcarse como sagradas e ingresar con la
narracién mitica en una relacién de fortalecimiento reciproco bajo la
conciliacién de la diferencia de diferentes medios perceptivos®. La ri-
tualizacién de tales escenificaciones condensa y fortalece los contenidos
de sentido, que ayudan a la conciencia por medio de la percepcién, y no
del pensamiento (i!), a darle forma a la indeterminacién interna.

Estas reflexiones, demasiado generales, dejan abierta la cuestién de
qué es lo que conduce a que se asocie la experiencia correspondiente con
la religién. Nuestra tesis es que esto no puede alcanzarse por medio de
una determinada regulacién del lenguaje, sino tinicamente a través de la
codificacién binaria de la religién en el esquema de inmanencia y trascen-
dencia. El esquema posee por un lado sitio para lo cotidiano, en donde
la percepcién vuelve a reconocer lo familiar; por otro lado posee sentido
para lo desconocido en lo familiar. Puede marcar la frontera y con ello
dar la indicacién de que se trata de otra cosa. Entonces la conciencia qui-
zés se encuentre fascinada por lo sagrado, por el espanto y la veneracién,
y no pueda pensar en otra cosa. Pero esto solamente resulta posible cuan-
do la comunicacién social reproduce la distincién como distincién.

Podemos, por tanto, sostener que la codificacién del sistema religién
sirve al mismo tiempo al acoplamiento estructural de la religi6én y la con-
ciencia. Debido a que ambos 4mbitos efectian operaciones completa-
mente diferentes, no se trata de si la conciencia presencia el hecho con
verdadera conmocién o de forma piadosa y respetuosa, o si sélo aparenta
estarlo. Esto vale también y especialmente para los actores y dirigentes,
para los predicadores por ejemplo. La comunicacién se protege a si mis-
ma; en caso de apuro, por medio del rigor de la forma; contra el exceso
de irritacién, mediante la conciencia. Pero precisamente aqui radica la
condicién de que la conciencia pueda apoyarse sobre exteriorizaciones
y que no tenga que ocuparse continuamente de la sospecha de que se
trata de una realidad autocreada que solamente existe si se cree en ella.
Acaso resulte fatal que la teologia ensefie que la religién es una cuestién
de fe, y que partiendo de esta posicién se intente llevar a cabo un traba-
jo de convencimiento.

83. Asi, bajo el punto de vista de la exteriorizacién, E. Leach, Culture and Commu-
nication: The Logic by which Symbols are Connected, London, 1976, pp. 37 ss.

100



Capitulo 3

LA FUNCION DE LA RELIGION

Se ha vuelto corriente designar la diferenciacién de la sociedad moder-
na por medio del principio de la especificacién funcional. Esto estaba
a la base del concepto durkheimiano de la divisién social del trabajo e
igualmente de la descomposicion analitica del concepto de accién/sis-
tema de accién llevada a cabo por Parsons. Incluso los problemas de la
religién en la sociedad moderna se explican con esta hipétesis de fon-
do'. Ha perdido toda plausibilidad la tnica alternativa, discutida aun
durante un lapso de tiempo, de una sociedad de clases segiin el modelo
de organizacién fabril relacionado con la explotacién. Esta aceptacién
a gran escala de la tesis de la diferenciacién no debe, sin embargo, ha-
cernos olvidar que existen preguntas esenciales y centrales que no se
han aclarado. Sobre todo no se explicé jamads de una manera acepta-
ble si y cémo la diferenciacién socio-estructural influye directamente,
como pensaba el siglo XIX, sobre el comportamiento individual; quizas
por medio de variables como consenso/disenso, cooperacién/conflicto,
a través de problemas de anomia con consecuencias para un comporta-
miento ilegal, o simplemente mediante el hecho de que uno se encuen-
tra destinado de manera creciente a establecer interaccién con personas
a las que no se conoce y que no nos toman en consideracién?. Si se

1. Cf. A. Hahn, «Religiése Wurzeln des Zivilisationsprozesses», en H. Braun y A.
Hahn (eds.), Kultur im Zeitalter der Sozialwissenschaften: Friedrich H. Tenbruck zum 65
Geburtstag, Berlin, 1984, pp. 229-250.

2. Alossupuestos deestetiposerefiere por ejemplo la critica al concepto de diferen-
ciacién de C. Tilly, Big Structures, Large Processes, Huge Comparisons, New York, 1984.

101



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

deja caer esta suposicién en un acoplamiento relativamente directo de
fenémenos macrosociales y microsociales (o quizis hasta esta distincién
misma), también resultan menos convincentes las conclusiones directas
sobre las salidas religiosas a partir de problemas vitales causados en
tltima instancia por lo social.

No nos podemos detener aqui en una discusién mds detallada so-
bre los conceptos de diferenciacion del siglo Xix. En lo que sigue nos
limitaremos a diferenciaciones de sistema, y especialmente a la mane-
ra en que la sociedad moderna diferencia sistemas funcionales. La tesis
del dominio de la diferenciacién funcional naturalmente no niega que
también existan otras formas de diferenciacién. Tampoco se impugnan
los procesos de deconstruccién de puntos de vista mis antiguos de la
diferenciacién (des-diferenciacién). La tesis acerca del primado de la di-
ferenciacién funcional solamente sostiene que desde la diferenciacién
en los sistemas funcionales se regula el qué y dénde hacen su aparicién
otras formas de diferenciacion o des-diferenciacién. La pregunta critica
es por tanto: ¢{Qué se entiende realmente por el ajuste especificamente
funcional de un sistema parcial de la sociedad? Esta pregunta debe acla-
rarse antes de que nos podamos dirigir a la pregunta més especial acerca
de si la religién cumple una funcién especifica y que no es relevante en
ningiin otro sitio, y en qué sentido lo hace; y también si esto constituye
un fundamento suficiente para la diferenciacién de un sistema funcional
especial para la religion en la sociedad moderna, si ya no antes.

En primer lugar, debemos ponernos de acuerdo acerca de la utiliza-
cién del concepto de funcién. Nosotros abstraemos este concepto tanto
de las utilizaciones matematicas como de las teleolégicas o empirico-
cientifico-causales. En la abstraccién queda rezagado un problema de
referencia que puede adoptar numerosas soluciones. Debido a que de
lo contrario no seria un problema, también se puede definir una funcién
como unidad de la diferencia de problema y miiltiples soluciones equiva-
lentes y funcionales del problema, no importando si son conocidas una
o mas soluciones del problema o no. La solucién del problema puede
consistir en la consecucién de una meta o también en la concretizacién
de ecuaciones matemiticas (= condicionamientos de variacién), o en
el hallar una respuesta a una pregunta formulada con qué o con cémo.
La ganancia buscada con la funcionalizacién no radica en la solucién
del problema mismo (pues a menudo se trata, de hecho casi siempre
lo hace, de problemas resueltos hace mucho tiempo), sino en la indica-
ci6én de una multiplicidad de soluciones de problemas equivalentemente
funcionales, por tanto en el establecimiento de alternativas o en el esta-
blecimiento de equivalencia funcional. Esto puede obrar pricticamente
como posibilidad de sustitucién, pero no tiene por qué hacerlo; tam-

102



LA FUNCION DE LA RELIGION

bién sirva quizds como estimulo para la bisqueda de otras posibilidades.
En esta mirada de reojo hacia posibilidades de sustitucién yace también
la actualidad de la pregunta acerca de la funcién de la religién.

Estas pocas observaciones ya permiten sacar dos importantes con-
clusiones. Desde una perspectiva funcionalista, todo lo que se deja in-
corporar se vuelve contingente, a saber, se lo expone a una comparacién
con otras posibilidades. La abstraccién del problema de referencia regu-
la el alcance de esta modalizacién, es decir, la proporcién de diversidad
que puede atin describirse como solucién equivalentemente funcional
del mismo problema. La abstraccién muy alta se vuelve contraproducti-
va. Mejor es probar la «reduccién de complejidad». En segundo lugar, la
funcién referencial se vuelve reconocible mediante el despliegue de una
paradoja, a saber, de la paradoja de la mismidad (aqui: equivalencia fun-
cional) de lo diferente. Evidentemente, la contingencia (esto significa: la
renuncia a la necesidad y a la imposibilidad = la renuncia a estabilida-
des esenciales) es el precio que se debe pagar por la paradojizacién/des-
paradojizacién. Quien se aventure en un mundo asi, debe poder confiar
en sus propias operaciones. Debe renunciar a las seguridades que alguna
vez habia ofrecido el concepto de naturaleza3.

En el marco general de una teoria de la observacién rige natural-
mente la condicién bésica: que debe poder distinguirse el problema de
referencia; al menos se lo debe poder sacar del unmarked state del mun-
do. La productividad de esta técnica también crece en la medida de sus
restricciones. Solamente cuando se pregunta con la precisién suficiente,
se obtienen como respuesta equivalencias tangibles. ¢Cémo puede co-
nocerse con mis exactitud algo que se encuentra muy alejado? Yendo
hacia alli o por medio de unos prismiticos*. Pero siempre que se busca
esta ventaja y se la encuentra, se aclara la distincién de la forma del
problema de referencia: uno podria ocuparse también de problemas
totalmente diferentes.

Con ello se ha aclarado lo siguiente: las funciones son siempre cons-
trucciones de un observador. Esto nos conduce a estas preguntas: ¢Quién
es el observador cuando se interroga por la funcién de la religién? ¢Qué
intereses regula el alcance de la comparacién que se proyecta? ¢Quién
distingue qué problema de referencia? ¢Quién se atreve a tomar medi-
das contra la paradoja y qué distinciones se activan a fin de desplegarla?

3. A saber: mediante la exclusién de lo superfluo y la instalacién de lo necesario.
Cf. Tomas de Aquino, Summa Theologiae 1 Ilae q. 91, art. 2: «Sed natura non abundat in
superfluis, sicut nec deficit in necessariis» [Pues la naturaleza no se excede en lo innecesa-
rio ni es escasa con las cosas necesarias).

4. A propésito, y como sucede con frecuencia, querer ambas cosas al mismo tiempo
puede resultar fatal; recuérdese a mister Pief y su perspectiva.

103



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

La pregunta por la funcién es por tanto solamente una forma de la pre-
gunta por el observador y sus posibilidades de adaptacién a la contin-
gencia y de despliegue de la paradoja. Y afinando més aiin: ¢quién es el
observador cuando se trata de la preguntaacerca de la funcién de la reli-
gién?, el sistema religioso mismo o la ciencia como observador externo?

II

En lo que a la codificacién se refiere, habiamos partido del hecho de que
la diferencia conductora entre inmanencia y trascendencia se elabora
dentro del sistema religioso mismo, no importando en qué formulacién
semdntica adaptada al tiempo se haga. La diferencia conductora ayuda
al sistema a distinguir operaciones religiosas (por tanto: operaciones
propias) de otras operaciones. Ella sirve como forma de construccién
de la contingencia; también como forma que puede servir como terreno
de partida para despliegues de la paradoja, y todo esto para el siste-
ma religioso mismo. Para el esquema de contingencia funcién vale lo
opuesto. Este esquema sirve a la apertura para soluciones de problemas
equivalentemente funcionales, genera alternativas y proporciona con
ello la voladura de formas religiosas establecidas. Incluso en planos mas
concretos se hace dificil aceptar esta apertura. Se puede, sin embargo,
preguntar: si el pan y el vino no se encuentran disponibles, é¢por qué no
la malta y las bananas? Pero entonces habria que determinar con ante-
rioridad qué problema se esta solucionando aqui, pues de lo contrario
se perderia de vista toda restriccion. Y este problema se presenta mis
que nunca cuando se abstrae la pregunta acerca de la funcién de la re-
ligién de tal manera que se tornan visibles los equivalentes funcionales
(por ejemplo: estupefacientes), que en el sistema religioso mismo no
poseen capacidad de acoplarse (o solamente en settings muy especificos,
por ejemplo en los cultos indigenas a las setas).

Para poder agotar la pregunta acerca de la funcién en el esquema
de contingencia, debemos tomar la posicién de un observador externo.
Uno puede entonces atenerse a la distincién entre funciones manifiestas
y latentes. Manifiesto significa inaccesible para este sistema’. La pregun-

5. Lareferencia mis corriente en la sociologia clasica es aqui R. K. Merton, Social
Theory and Social Structure, Glencoe, 1ll., 21957, pp. 60 ss. [Teoria y estructura sociales,
FCE, México, 1980]. La linea geneal6gica Freud-Marx se encuentra disponible. La in-
vestigacién se ha dejado llevar por medio de ella a una orientacién que se debe valorar
como restriccién, a saber, restriccién a la pregunta acerca del interés en el no-saber, con
lo cual deja de lado el problema de la intransparencia de principio de todos los sistemas,
o también el problema del punto ciego de toda observacién.

104



LA FUNCION DE LA RELIGION

ta por las funciones latentes, si bien disimula la autocomprensién del
sistema investigado, permanece de todos modos unida a las fronteras
de toda cuestion funcionalista: no aclara por qué algo es como es, y
no de otra manera. No es capaz, por tanto, de fundamentar ningu-
na fe, sino que expone a la comparacién todo lo que se admite’. Esto
no cambia cuando se distingue entre funciones manifiestas y latentes.
Evidentemente, ésta es también una distincién que realiza un obser-
vador; una distincién en el plano del observar a observadores; y, con
ello, una distincién que deberia formularse la pregunta en base a qué
interés (¢latente?) se distingue precisamente de esta forma y no de otra.
No deberiamos descartar la posibilidad de esta distincién, pero para las
reflexiones que siguen baste como punto de partida la comprensién de
que en el sistema religioso nos tenemos que enfrentar con un sistema
que se observa a si mismo, y que nuestra pregunta acerca de la funcién
no puede copiarse sin mis dentro de este sistema.

Otra decisién previa concierne a la pregunta acerca de si debe ha-
blarse de una tinica funcién de la religién o de muchas funciones. En la
sociologia es corriente que cuando se discute acerca de sistemas funcio-
nales como el derecho, la economia, la politica, la familia, la religién,
se establezcan listas llenas de funciones. Esto puede hacerse, pues el
esquema de distincién problema/solucién del problema se deja aplicar
de maneras muy diferentes. Puede verse como funcién de la religién
el administrar consuelo, calmar los miedos, responder de manera plau-
sible a las preguntas por el sentido, producir comunidad en un actuar
confirmado por el culto o también por la fe. Todo esto y mis. De todos
modos, la unidad de la religién queda entonces reducida a la unidad de
una lista de este tipo, los equivalentes funcionales mas disimiles despe-
dazan aquello que ain podria valer como funcién nuclear de la religion,
y la pregunta de si la unidad de la lista constituye una unidad religiosa
deberia contestarse con la informacién de que la funcién de la reli-
gién es precisamente la produccién de unidad de la lista de las funciones
religiosas. O, en lugar de ello, se renuncia aqui a la indicacién de una
superfuncién a fin de orientarse hacia el «sentido» religioso.

Finalmente y sobre todo: el supuesto de una multiplicidad de fun-
ciones chocaria con la representacién de que la sociedad moderna ajusta
sus formas de diferenciacién segiin funciones especificas. Pues esto pre-
supone que la unidad del sistema se corresponde con la unidad de una
funcién (no importa la manera en que pueda subdividirse). Si hubiese
multiples funciones religiosas que no pudiesen reducirse a una funcién

6. Asi, con razén, R. Spaemann, «Funktionale Religionsbegriindung und Religion»,
en P. Koslowski (ed.), Die religiése Dimension der Gesellschaft, Tiibingen, 1985.

105



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

basica, resultaria dificil reconocer qué hace que este conglomerado pue-
da reconocerse como religion. Si bien dentro del sistema religién exis-
ten religiones muy distintas, su diferenciacién sigue mas bien el princi-
pio de la segmentacion, y no el principio de la diferenciacién funcional.
Nosotros utilizamos, por tanto, la distancia de un observador externo
para formular la pregunta acerca de /a funcién de la religién.

Con este presupuesto se tienen posibilidades restringidas de elec-
cién. La tesis de Durkheim de que la religién posee una funcién de crea-
cién de solidaridad, de integracién moral, apenas si es defendida hoy en
dia’. La religién pertenece, por lo contrario, a las fuentes de conflicto
primarias, y esto no solamente en la sociedad moderna. Quizés la tesis
sea sostenible exclusivamente para sociedades tribales que reprimen el
conflicto; pero entonces la especificacién funcional con su tipica poten-
ciacién de la experiencia y comunicacién religiosa sabotearia esta fun-
cién de la religiéon. También la variante de René Girard de que la reli-
gi6n regula un conflicto de imitacién mediante prohibiciones y victimas
sobre las cuales puede concentrarse el rechazo® descuida los correlatos
socioestructurales, sobre todo los efectos de la clase como estructura
que interrumpe la comparacién de situaciones de vida y exigencias, y
la creacién de indiferencia. La necesidad de la victima, que Dios exige
y que finalmente presenta en si mismo de modo ejemplar, se deja docu-
mentar con facilidad. Pero como indicacién de la funcién de la religién
solamente apuntan al hecho de que Dios ordena distinciones, sin las
cuales no se podria legitimar, designar ni observar nada. Y esto llama
mas la atencién cuando Dios exige victimas inocentes: Isaac, Ifigenia,
finalmente su propio hijo. Por tanto no puede solamente tratarse de una
mera consecuencia de la culpa, de una mera ejecucién del derecho.

La palabra clave «distincién» nos conduce de nuevo a nuestras re-
flexiones de partida acerca del sentido y de la observacién de formas.
En el medio del sentido no existe ninguna «naturaleza» ni «esencias»,
ningin tipo de fronteras que no puedan traspasarse (pues de lo contra-
rio como fronteras, como indicacién de otra cosa, no tendrian sentido),

7. Explicitamente critico es por ejemplo R. K. Fenn, «Toward a New Sociology of
Religion»: Journal for the Scientific Study of Religion 11 (1972), pp. 16-32. Por otra parte,
Fenn queda atrapado en el concepto en la medida en que echa de menos esta funcién y
por tanto le atribuye a la religién una pérdida de funcién y una reduccién a funciones re-
siduales. Cf. también, para el anilisis casi funcional de la tesis de Durkheim, H. Firsching,
«Die Sakralisierung der Gesellschaft: Emile Durkheims Soziologie der ‘Moral’ und der
‘Religion’ in der ideenpolitischen Auseinandersetzung der Dritten Republik», en V. Krech
y H. Tyrell (eds.), Religionssoziologie um 1900, Wiirzburg, 1975, pp. 159-163.

8. Véanse supra, en el capitulo 1, nota 6, las referencias bibliograficas; ademais,
R. Girard, Le Bouc émissaire, Paris, 1982 [El chivo expiatorio, Anagrama, Barcelona, 1986].

106



LA FUNCION DE LA RELIGION

sino tinicamente horizontes, que se mueven con cada movimiento. Y el
sentido solamente puede determinarse de manera autorreferencial, den-
tro de redes recursivas que remiten a otra cosa y siempre al unmarked
state del mundo, que, por tanto, fluyen hacia lo inconstante. Las iden-
tidades se llevan a cabo mediante la repeticién de operaciones y son,
al mismo tiempo, la estructura en que la repeticién se reconoce como
tal. En pocas palabras: el sentido se constituye «autopoiéticamente»,
por medio de sistemas que solamente pueden reconocer sus propios
limites en el proceso de constitucién del sentido, en la medida en que
se equipan a si mismos, hacia dentro y hacia fuera, con la doble referen-
cia, con la propia distincién entre autorreferencia y heterorreferencia.
Toda operacion de observacién realiza una distincién y se distingue a
si misma en la medida en que efectda el distinguir. En ello se vuelve
observable para otras observaciones, para las cuales vuelve a valer lo
mismo. Siempre se arrastra el otro lado, al que se debe excluir por no
tener capacidad de acoplamiento. Incluso si se acepta que las observa-
ciones pueden dotarse a si mismas de «intencionalidad» (para Husserl
una exigencia obligatoria, sin cuyo cumplimiento la conciencia no po-
dria procesarse a si misma), el otro lado de la intencién, por tanto la
distincién de la intencién, por tanto la intencionalidad de la intencién,
permanece indefinida.

La religién siempre parece existir cuando estas ventajas se vuelven
un problema, esto es: cuando se debe reconocer por qué no todo es
como nos gustaria que fuese’. Esto es algo que precisamente el indivi-
duo no puede descubrir mediante autorreflexién, pues contradice su
autoconciencia. La razén de ello debe dirsele junto al planteamiento
del problema por medio de la comunicacién. (Para Hegel esto seria: a
través del concepto de concepto.)

La metafisica ontolégica habia tratado la designacion aristotélica de
un ser determinado (no Gnicamente claridad y distincién de las ideas)
como condicién de la capacidad de verdad de los juicios!®. Esto des-
embocaba, segiin la forma, en la necesidad de un dato externo. Y aun
Husserl habia supuesto (dejando a un lado la pregunta por el ser) que
toda indeterminacién dada en el horizonte debia retrotraerse a «a de-
terminabilidad de un estilo fuertemente prescrito» y, de hecho, ¢de qué
otra manera habria de pasarse de una operacién a la siguiente si no se
pudiese determinarla en la realizacién de la transicién? Pero de esta

9. «Lareligién es precisamente esto», se lee en G. W. F. Hegel, «que el ser humano
busque el fundamento de su dependencia» (Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion
I, Werke, vol. 16, Frankfurt a.M., 1969, p. 308).

10. Cf. Metafisica 1006a 19-24.

107



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

manera se vuelve a sumergir al mismo tiempo en lo indeterminado lo
que se habia determinado:

[...] en la direcci6n opuesta lo claro pasa por cierto a lo no-claro, lo
representado a lo no-representado, etc. Ser de esta manera imperfecto
en lo infinito forma parte de la esencia insuperable de la correlacién cosa
y percepcién de la cosa*'.

Se podria suponer que esto es asi porque esta descripcion ya tiene a
la base la distincién entre autorreferencia (percepcién de la cosa, noesis)
y heterorreferencia (cosa, noema), que se introduce como un hecho tras-
cendental, como resultado del autoanilisis de la conciencia. El cilculo
de formas de George Spencer Brown se plantea el mismo problema de
otra manera. Comienza con un sefialamiento: draw a distinction. Este
sefialamiento puede comprenderse como condicién de posibilidad de una
autopoiesis de la produccién de sentido'?. No existe ninguna obligacién
inherente al ser o a la naturaleza que haga seguirlo. Cada operacién es
contingente en el doble sentido de «también es posible de otra manera»
y «dependiente del seguimiento de este sefialamiento». No existe necesi-
dad, pero existe una sancién': si no se sigue el sefialamiento, nada suce-
de. La autopoiesis no comienza, o no continda. El sefialamiento posee la
misma dureza que la autopoiesis de la produccién del sistema: sucede o
no sucede. No existe una tercera posibilidad mis «suave».

El sefialamiento posee la misma dureza —esto debe llamarnos la
atencién— que un c6digo. La misma estructura binaria, la misma ex-
clusién de terceras posibilidades. La codificacién es evidentemente una
«concepcién» de un problema que podemos denominar segiin quera-
mos: incapacidad de determinacidn, recursividad autorreferencial, in-
observabilidad del mundo y del observar en el mundo o, con una for-
mulacién ya més cercana a la religién, «vacio». El c6digo, y antes que
nada todo cédigo, parece ser una forma que reformula el problema de
la forma; una forma que suministra otra forma, mejor y mis manipula-
ble, al problema de los dos lados y a la asimetria interna del distinguir
(observar) que designa. Con ello se conserva en si mismo la contingen-

11. Ambeas citas de E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phéinome-
nologischen Philosophie, vol. 1 (1913), citado segin «Husserliana», vol. III, Den Haag,
1950, pp. 100 s. (las cursivas son de Husserl).

12. Cf. para ello E. Esposito, Loperazione di osservazione: Costruttivismo e teoria
dei sistemi sociali, Milano, 1992.

13. Con la palabra sancién se puede recordar, ya aqui, la relacién de Durkheim
entre sanction y sacré. Pero la indicacién aclara, al mismo tiempo, la necesidad teérica de
explicaci6én de los conceptos durkheimianos.

108



LA FUNCION DE LA RELIGION

cia instalada y la posibilidad de la paradojizacién/despliegue de la para-
doja mediante la utilizacién del cédigo. E, igualmente, sigue valiendo la
dureza de la sefial de partida para la autopoiesis: si no sucede, entonces
no sucede. Pero el cédigo le otorga simultidneamente al problema de la
forma una concepcién mis especifica, y con ello una concepcién que
se puede exponer a operaciones transunitivas, esto es, que se pueden
aceptar o rechazar!®. Se podria, por tanto, hablar de una «concepcién»
del problema de la forma, quiz4s también de un «marco» (frame), en el
sentido de Goffman?’.

La ventaja que se gana en relacién al problema inicial (y a esto tam-
bién podemos llamar la «funcién» de la codificacién) radica en la es-
pecificacién de las operaciones que se pueden acoplar al valor positivo
del cédigo: con el cédigo si/no del lenguaje solamente se puede hablar,
eventualmente escribir; con dinero solamente se puede pagar, con la
verdad solamente se pueden crear estructuras cognitivas, etc. Pero esta
ganancia solamente se puede conseguir trabajando con la distincién del
c6digo, con aquellas operaciones transunitivas que, por su parte, deben
efectuarse a partir del unmarked state del mundo'®. Desde este punto de
vista, los diferentes c6digos son equivalentemente funcionales a los di-
ferentes sistemas funcionales. Cada uno de ellos produce contingencias
propias, paradojas propias, programas propios o demis suplementos.
Sirven como distinciones conductoras para la reproduccién recursiva
de sistemas funcionales socialmente especiales y diferencian con ello la
sociedad en las correspondientes relaciones del sistema/relaciones del
entorno, que obtienen por si mismas sus propias fronteras.

Este anilisis abre perspectivas de vasto alcance. Interpreta el teore-
ma «diferenciacién funcional»; realiza, por tanto, una posible descrip-
cion de la sociedad moderna. Este anilisis significa que todos los siste-
mas funcionales poseen una relacién inmediata con la sociedad. Esto
también seria vélido para el sistema religién, de igual manera que para
el resto. Seria una trascripcién de la tesis de que la sociedad moderna
puede caracterizarse por medio de una primacia de la diferenciacion
funcional. Y armonizaria con una descripcién de la sociedad moderna

14. Véase supra, capitulo 2.

15. Segiin E. Goffman, Frame Analysis: An Essay on the Organization of Experience,
New York, 1974; trad. alemana Frankfurt a.M., 1977.

16. Se podria compartir la opinién de Gotthard Giinther de que para la represen-
tacién de tales relaciones se necesitan mis de dos valores l6gicos; o se podria concluir a
partir de ello que la realizacién de tales relaciones necesita tiempo, que para el mundo,
que siempre trabaja en simultineo, no puede ganar una relacién determinable. Pero tales
reflexiones solamente ocasionan mas preguntas que luego se pierden en el mar de lo que
no admite respuesta.

109



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

como sociedad secularizada, en la que existe la religién (y quizés hasta
con una intensidad y con pretensiones que no se encuentran en for-
maciones sociales més antiguas, o que sélo se encuentran unidas a la
ascesis, a la «salida» de la sociedad), pero en la cual la religién ya no es
una instancia necesaria de mediacién, que conduce la relacién de todas
las actividades sociales hacia un sentido totalizador. La vieja tesis de que
la religién sirve a la integracién social apenas podria mantenerse en pie.
Mis bien podria ser vilido —al menos para formas eclesiastico-popula-
res de la religion— lo opuesto: que la religién misma se encuentra de-
terminada por un alto grado de integracién social'’. Todos los sistemas
funcionales encuentran en su funcién misma el sentido de su aporte a
la autopoiesis de la sociedad. No necesitan para ello ninguna religién.
Para sus propias paradojas formales desarrollan despliegues propios y
pueden con ello adaptarse a los propios condicionamientos temporales,
los cuales ya no tienen que estar sincronizados con la totalidad de la
sociedad. Cuando, sin embargo, se suministra otra vez una donacién
religiosa de sentido, ésta tiene el efecto de una inclinacién innecesaria y
que no ayuda desde un punto de vista técnico'®. El concepto sospechoso
y polémico de la «secularizacién» puede definirse, segiin ello, por medio
de la diferenciacién funcional®.

Si se quisiese indicar una funcién de la religién que pudiese resistir
en una sociedad con este formato, habria que decir con mis exactitud
qué es lo que distingue lo especifico de la codificacién especial de la
religién; o en qué radica la tipicidad especialmente reconocida como
religiosa de las operaciones de acoplamiento, que cuando se conectan a
una red simultineamente secuencial y recursiva diferencian un sistema
que se vuelve reconocible como religién. La distincién de ambos valores
del c6digo como inmanencia y trascendencia brinda para ello la referen-
cia decisiva, pero requiere una elaboracién mis exacta®.

17. En relacién a la situacién en lo que fue la Repiiblica Democratica Alemana, cf.
D. Pollack, Kirche in der Organisationsgesellschaft: Zum Wandel der gesellschaftlichen
Lage der evangelischen Kirchen und der politisch alternativen Gruppen in der DDR, tesis
de habilitacién, Bielefeld, 1993, ms., pp. 107 s.

18. Véase, a modo de ejemplo, el recurso a la Tor4 al final de una explicacién acerca
de la paradoja de la enmienda (reglamento de la Constitucién sobre la modificacién de la
Constitucién) en D. R. Dow, «When Words Mean What We Believe They Say: The Case
of Article V»: Towa Law Review 76 (1990), pp. 1-66, cita, pp. 62 s. El informe dice: la
paradoja debe aceptarse, véase la Tora.

19. Cf. mas detalladamente N. Luhmann, Funktion der Religion, Frankfurt a.M.,
1977, pp. 225 ss. En las discusiones conceptuales predominan desde hace tiempo la dis-
tancia escéptica, los intentos de construir un concepto multidimensional, hasta llegar al
llano rechazo del concepto por inservible. Volveremos sobre ello en el capltulo 8.

20. Por ejemplo, en relacién con T. Luckmann, «Uber die Funktion der Religion», en
P. Koslowski (ed.), Die Religiése Dimension der Gesellschaft, Tiibingen, 1985, pp. 26-41,

110



LA FUNCION DE LA RELIGION

La ambicién de la codificacién religiosa parece dirigirse a que a toda
distincién que se puede utilizar en la observacién (cognicién, imagina-
cién, accién) pueda oponérsele el contravalor de la trascendencia, con
férmulas como: «Todo, en tltima instancia, esta vacio»; «Todo debe acep-
tarse en tiltima instancia como voluntad de Dios». Pero el c6digo mismo
es una distincién. Si aqui radica el problema referencial de la funcién re-
ligiosa, entonces se quitaria la paradoja a la unidad del cédigo, entonces
habria que decir que el sentido religioso se refiere a la unidad de la dife-
rencia entre inmanencia y trascendencia. Habria que aceptar, en las cer-
canias de la teologia de Nicolas de Cusa, que Dios mismo no realiza nin-
gun tipo de distinci6én, porque no las necesita; que él no distingue entre
si mismo y el mundo, con la consecuencia de cargar sobre si el peso del
pecado; que tampaco produce ninguna relacién autorreferencial con-
sigo mismo, porque para ello deberia distinguir entre autorreferencia y
heterorreferencia. Que esto pudiese llegar a ser una teologia ttil para
la cotidianeidad o que con el nirvana uno se encontrara mejor provisto,
es algo que permanece abierto. Lo que resulta notable es que aparece
la paradoja de la unidad de lo diferente puesta por el cédigo y que se
disuelve por medio del valor negativo del cédigo, del valor reflexivo, de
la trascendencia. Es notable debido a que otros c6digos utilizan su valor
positivo para esta tltima operacién posible; dicen, por tanto, que es bue-
no distinguir entre lo bueno y lo malo, que es una verdad légica o meto-
dolégica que se deba distinguir entre los valores verdadero y falso, etc.

Debe existir una relacién oculta entre la re-entry de la diferencia
entre inmanencia y trascendencia en lo inmanente (por tanto lo sagra-
do) y la representacién de una trascendencia totalmente indiferenciada,
que absorbe toda distincién, también la de inmanencia y trascendencia;
la admisién, por consiguiente, de un sentido ltimo sin contorno, sin
forma, que no puede designarse de manera adecuada como persona ni
como nada. El cédigo, si esto es asi, seria biestable, aun en el despliegue
de su paradoja; y uno podria representarse que la evolucién social de
la religién traslada su punto de gravedad de una posibilidad a otra que,
por consiguiente, desacraliza la religion.

Estas reflexiones ya se refieren al espacio de una estructura seman-
tica de lo religioso. Desde ella se deja contestar también la pregunta
acerca de la funcion de la religién. Dependiendo de qué formulacién se
prefiera para el problema de partida de la indeterminabilidad de toda
utilizacién operativa de sentido autorreferencial: la religién se refiere a
este problema y ofrece soluciones especiales para ello.

quien determina la funcién de la religién simplemente como socializacién del trato con la
(gran) trascendencia.

111



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

La religi6n garantiza la determinabilidad de todo sentido contra
la remisi6n a lo indeterminable que se experimenta. En las sociedades
més antiguas se podia recurrir para ello a la inmutabilidad del pasado.
Esto permitia comprender la religion como memoria?!. Sin embargo, la
situacién cambia cuando aparece la reflexién teolégica. Ella autoriza a
ingresar con paradojas a la comunicacién, porque precisamente con ello
puede simbolizarse una unidad que no se puede formular de otra mane-
ra. Entra en accién en el punto en que se transforman cifras indetermi-
nables en determinables, por ejemplo en la admisién de una «voluntad»
o una decisién de los dioses, con la consecuencia de que los hombres de-
ben tomar posicién frente a ello?2. La teologia, que realiza la conversién
de la memoria a la voluntad, sustituye en este punto la seguridad por la
inseguridad. Pero ofrece la seguridad de que todo lo que sucede, todo lo
que se haga con convencimiento, se encuentra sometido a una doble va-
loracién trascendente que posibilita una autoaceptacién de la vivencia
y el actuar. Las formulaciones de esta especie se dejan variar de manera
muiltiple y pueden acercarse a las posibilidades declarativas de determi-
nadas religiones histéricas. Pero no es necesario que esto suceda aqui. En
este momento baste con la prueba de una posibilidad: cémo la religion
puede declararse a si misma como irreducible dentro del contexto de
las operaciones transunitivas, de la diferenciacién social de funciones.

La forma en la que se vuelve actual este problema de la abierta au-
torreferencia en el medio del sentido en la comunicacién depende de
las estructuras del sistema sociedad, de la evolucién social por tanto.
Cuanto mayor sea la complejidad estructural, cuanto mayor sea la visi-
bilidad de las decisiones y de la dependencia de las decisiones (de tipo
politico por ejemplo?), y cuando comienzan a surtir efecto las nuevas
tecnologias de comunicacién descubiertas, sobre todo la escritura y la
imprenta, se expande la apertura de los horizontes de remisién con los
que hay que contar en la comunicacién. La escritura supone sentido,
supone la unidad de actualidad y virtualidad, pero también posibilita,
aunque basada en un anclaje que se experimenta como permanente-
mente actual, una inmensa ampliacién de la virtualidad actuante. Las
suposiciones sobre la esencia de las cosas o sobre su naturaleza, o acerca
de las ideas inmutables, pierden plausibilidad como proteccién contra
la imposicién de otras posibilidades. De acuerdo con ello, la religién

21. Cf. para Mesopotamia G. Jonker, The Topography of Remembrance: The Dead,
Tradition and Collective Memory in Mesopotamia, Leiden, 1995, pp. 177 ss.

22. También para Mesopotamia, G. Jonker, op. cit., pp. 180 s.

23. Especialmente para esto, J. G. Gunnell, Political Philosophy and Time, Middle-
town, Conn., 1968; H. Gese, «Geschichtliches Denken im Alten Orient und im Alten
Testament»: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 55 (1958), pp. 127-145.

112



LA FUNCION DE LA RELIGION

se torna mas dificil y més reflexiva. Al igual que en otros dmbitos fun-
cionales de la sociedad, las estructuras deben adaptarse a las funciones
¥, al mismo tiempo, deben poder insertarse de forma mis especifica y
universal. Si esto tiene éxito, se llega a una diferenciacién de la religién
orientada segiin la funcién, que aun puede satisfacer en un contexto
social «secularizado» las altas exigencias de certidumbre en el sentido, y
aunque sea bajo la forma de una empresa de distincién e interpretacién
organizada de manera eclesistica, o bajo la forma de un pluralismo que
tolera extrafiezas que se reconocen como religién. Pues atin continda
funcionando cuando se llega a una conciencia demasiado exigente; de
alguna manera lo hace.

III

Nuestras reflexiones acerca de la funcién de la religién han arribado al
punto en el que habiamos interrumpido el anilisis del medio del sentido.
No importa a qué cosas recurra el sentido: no puede excluir la capaci-
dad de negar. Y de forma mas fundamental: sea quien sea el observador,
debe introducir una distincién y luego no puede simultineamente salir-
se de la mismidad de lo distinguido. La distincién afirmacién/negacién
(el ser/no ser de la metafisica ontolGgica) es para esto solamente un caso
de aplicacién. Toda declaracién de un sentido dado y que se encuentre
libre de distinciones (por ejemplo: de un sentido innegable) desemboca,
por tanto, en una paradoja. Se afirma aquel sentido que no puede exis-
tir en el medio del sentido. El medio solamente sirve para posibilitar la
constitucién de formas (esto significa distinciones), por lo cual la dis-
tincién medio/forma, por su parte, se corresponde con su propia regla.
También ella es solamente una forma que se puede concebir solamente
de manera paraddjica, una forma que se contiene a si misma.

Podemos confirmar este resultado mediante una segunda movida
en la reflexion. Para ello, debemos restringir con mucha mais fuerza el
marco de referencia histérico que en el anilisis de la codificacién del
sistema religioso. Desde la segunda mitad del siglo xix se formula un
problema de sentido con el cual se remite a aquello que es razonable
para un sujeto. Este principio presupone que el medio general del sen-
tido, del cual nadie puede huir, se estructura por medio de la distincién
razonable/absurdo. Sigue siendo posible cruzar la frontera interna de
esta distincién, esto es, pensar o decir que algo es absurdo. Pero enton-
ces surge el problema: ¢quién utiliza esta distincién y quién determina
seglin qué criterios debe dividirse el mundo en razonable y absurdo? De
nuevo por tanto: el problema del observador.

113



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

La respuesta clasica: el observador es el sujeto, solamente satisfecho
cuando se coloca por debajo de todos los sujetos algtin tipo de comuni-
dad trascendental. Esto resulta casi imposible si se piensa al sujeto como
individuo humano. Ni siquiera puede lograrse una cantidad restante
(«resto» es, por lo demds, un concepto de moda en nuestros dias) en
la cual sean razonables las mismas cosas para todos los seres humanos.
Frente a esta duda en la subjetividad pura han reaccionado las teorias
que colocan lo comin en los mecanismos de produccién del sentido
razonable. No puede ser simplemente la autobiografia o la autotemati-
zacién elegida libremente. Antes bien, aquello que es razonable como
sentido se forma —asi reza la tesis— en situaciones sociales de deter-
minado tipo.

Ya hemos mencionado repetidas veces la teoria de René Girard del
conflicto mimético?*. Algo tiene sentido cuando también otros se afa-
nan por ello. En un mundo finito esto conduce a la paradoja de un
conflicto con aquel que se imita. La solucién se encuentra en el sistema
religién: en la determinacién de una victima sobre la cual se puede lle-
gar a un acuerdo; o, finalmente, en algo que no ha sido superado: en el
sacrificio de Dios y en la mitologia de la resurreccién redentora que se
acopla a ello.

Pierre Bourdieu® percibe la mediacién social de la basqueda de sen-
tido en una necesidad de distincién social, pero que se manifiesta por
medio de objetos. El arte, la formacién, la capacidad lingiiistica u otros
simbolos de estatus poseen un sentido cuyo sentido radica en distinguir-
se de otros. Con ello vuelve a copiarse un orden —que ya no viene dado
bajo la forma de un rango en el nacimiento— y se reproduce la aparien-
cia de que la sociedad se encuentra ordenada jerdrquicamente. Al igual
que en la eleccién de una victima en Girard, esto solamente funciona si
las distinciones se comprenden y sus sefiales se interpretan concordan-
temente, es decir, si se interpretan contra el sentido superficial que en
un primer momento se adhiere a las cosas.

Si se comparan estas teorias tan diferentes, llama sobre todo la aten-
cién que el anilisis se dirige hacia una necesidad de redencién que no
se admite en la teoria misma, sino que hace las veces de una especie
de «suplemento» (en el sentido de Derrida) que controla de manera
factica, pero latente, lo que quiere decir la teoria. En el caso de Girard,
el problema se afina hacia una solucién religioso-cristiana, aunque la

24. Cf. denuevo R. Girard, Des choses cachées depuis la fondation du monde, Paris,
1978; o Id., Le Bouc émissaire, Paris, 1982.

25. Cf. solamente P. Bourdieu, La Distinction: Critique sociale du jugement du goiit,
Paris, 1975 [La distincién. Criterio y bases sociales del gusto, Taurus, Madrid, 1998].

114



LA FUNCION DE LA RELIGION

teoria resulte inaceptable para los te6logos. En Bourdieu, la redencién
correria a través de una critica social habitual en los sociélogos. En am-
bos casos siguen siendo latentes la necesidad y el camino de redencién,
debido a que la teoria no puede fijarse a una confesién religiosa o a la
visién de una sociedad completamente diferente. La salida se encuentra
en una autocontradiccién performativa que, en tltima instancia, debe
conducir a la deconstruccién de la distincién razonable/absurdo.

Podemos abreviar este argumento mediante la indicacién de que las
teorias cotidianas o las teorias cientificas, que hablan de un sentido razo-
nable o absurdo, tienen por razonable la distincién razonable/absurdo,
y por tanto deben aplicirsela a si mismas. Esto conduce a una regresién
imparable e infinita en la fundamentacion o, si se renuncia a esto (y con
ello a la fundamentacién), a la figura paradéjica de la re-entry de una
distincién en si misma. O al retorno a la idea de una fundacién subjetiva
del sentido, con la consecuencia de una multiplicacién infinitesimal del
problema sin un orden reconocible. Nos encontramos, por consiguien-
te, de nuevo ante el problema (y en formas lingiiisticas que para algunos
sociblogos y te6logos pueden resultar mas plausibles que la de la codi-
ficaci6én) de qué distinciones pueden introducirse en el medio general
e innegable del sentido, para luego generar otras distinciones a través
de la forma intermedia de una unidad de lo distinguido que solamente
se puede formular paradéjicamente. Y con ello nos encontramos nue-
vamente en la biisqueda de la funcién de la religién, que evidentemente
reivindica el derecho de poder realizar esto.

Las paradojas no constituyen —esto hay que recalcarlo una y otra
vez— ninglin impedimento a la comunicacién. Por el contrario, pueden
formularse. Cuentan, incluso, con un alto contenido expresivo. Expre-
san algo sorprendente, dejan perplejo. Precisamente las sociedades mas
antiguas tienden a designar la totalidad por medio de una contradiccién
interna: cielo y tierra, lo mis grande y lo mas pequefio, en todas partes y
en ninguna parte, ciudad y campo, hasta llegar al court and country [la
corte y el pueblo]. La conjuncién con «y» evita que se tome esto por una
falla légica o, como sucede en las paradojas de la literatura retérica, por
una broma. Pues ¢de qué otra manera habria de expresarse una tota-
lidad omniabarcadora que no deja nada fuera y que no tiene fronteras?

Pero desde luego que se plantea la pregunta de qué puede hacerse
con ello. Este problema no puede solucionarse con medios l6gicos. No
es un problema cuya solucién pudiera calcularse, pues si fuese asi que-
daria superada la distincién problema/solucién del problema, y desapare-
cerian tanto el problema como la solucién. En el concepto de «desplie-
gue» de la paradoja (incluida la paradoja concebida como tautologia)
yace mis bien un momento creativo que produce informacién. Para

115



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

ello necesita —como las religiones siempre han vuelto a recalcar— una
decisién, y solamente se puede decidir (a fin de formular también esta
paradoja) lo que en principio es indecidible?.

Las paradojas son —también se lo puede formular asi— la tinica
forma en que el conocimiento se encuentra dado de manera incondi-
cionada. Pasan a ocupar el sitio del sujeto trascendental, a quien Kant
y sus seguidores habian atribuido un acceso directo al conocimiento
incondicionado, valido a priori y comprensible a partir de si mismo.
Pero incluso después de la renuncia a esta figura puede seguir en pie
la distinci6én incondicionado/condicionado. Mas hay que desplegar la
paradoja, sustituirla por una distincion, a fin de poder introducir condi-
cionamientos que regulen bajo qué condiciones puede utilizarse un lado
y no el otro; por ejemplo: que el caso sea verdadero y no falso. Con la
renuncia al sujeto trascendental también cae la representacién de que el
conocimiento valido a priori es un conocimiento de un rango superior
que puede fundamentar otro conocimiento. Por el contrario, habra que
partir del supuesto de que el conocimiento utilizable (acoplable) cons-
tituye siempre un conocimiento condicionado?’, y que la ganancia en
el conocimiento de la construccién de sistemas complejamente condi-
cionados radica por tanto en los despliegues de la paradoja, que deben
pagarse con la contingencia.

Esto de ninguna manera excluye que se pregunte por las estructu-
ras tipicas, en las cuales los despliegues de la paradoja cobran formas
relativamente estables que se conservan histéricamente y que luego con-
ducen la comunicacién que contintia como valores propios del sistema
religién. Ninguna seméntica religiosa que busque plausibilidad en este
contexto del despliegue paradojal puede pretender para ello una exac-
titud exclusiva. Quizis por eso recurra —pero éste no es un requisito
obligatorio— a la autoridad en el plano de la comunicacién e intente
imponer la exclusividad?. Pero frente a este problema de partida exis-
ten ante todo inventos semédnticos més o menos convincentes. El dogma
de la creacién del mundo por Dios se deja subsumir bajo diferentes

26. «Only those questions are in principle undecidable, we can decide» [S6lo son en
principio indecidibles aquellas cuestiones que nosotros podemos decidir], se lee en H. von
Foerster, «Ethics and Second-Order Cybernetics»: Cybernetics and Human Knowing 1
(1992), pp. 9-19, cita, p. 14.

27. Parauna reflexién teérico-sistemitica en paralelo cf. W. R. Ashby, «Principles of
the Self-Organizing System», en H. von Foerster y G. W. Zopf (eds.), Principles of Self-
Organization, New York, 1962, pp. 155-278; reimpr. en W. Buckley (ed.), Modern System
Research for the Behavioral Scientist: A Sourcebook, Chicago, 1968, pp. 108-118.

28. Volveremos sobre ello en el capitulo acerca de las autodescripciones del sistema
religién.

116



LA FUNCION DE LA RELIGION

paradojas y alcanza mediante ello una peculiar estabilidad de sentido.
Por un lado, aclara el problema de la unidad de la multiplicidad. Dios
es una unidad que no excluye la multiplicidad, sino que precisamente
la produce o la emana. Con ello aparece un problema temporal, un
problema del comienzo, que se resuelve por medio de la interpretacién
como creacién. Mirando la situacién del hombre retrospectivamente,
se plantea de forma ineludible la pregunta: {qué habia antes del co-
mienzo? La representacién de una creacién del mundo por Dios llena
este espacio vacio: antes del comienzo del mundo estaba Dios, y él tam-
bién es aquel observador que, en relacién al comienzo del mundo, pue-
de distinguir el antes y el después. Esto, a su vez, exige que se lo acepte
como auto-observador (y no simplemente como una esencia emanati-
va) y exige restringir la teologia mediante este postulado. Aun se puede
avanzar un paso mas y decir que el tiempo mismo (como tempus) sélo
surge por medio de la creacién. El problema del antes/después puede
trasladarse con Agustin a un problema de planos 4 la aeternitas/tem-
pus, con lo cual se logra comprender al mismo tiempo que la eternidad
carente de mundo propia de Dios subsiste durante el tiempo mundano.
Y no en tltimo lugar cuenta el dogma de la creacién con la ventaja
practico-comunicativa de que puede narrarse, y el escucha o lector lo
transmite de uno a otro, por lo que la paradéjica diferencia de partida
puede experimentarse y efectuarse como una transicién. Uno podria
representarse como alternativa (pero esto supone que ya se sabe contra
qué se erige la alternativa) un mundo sin comienzo ni final. Pero luego
se debe asumir como consecuencia el problema de tener que marcar
comienzos y finales dentro de este mundo, por ejemplo el comienzo de
la especie humana.

La referencia al problema de la paradoja y su despliegue puede acla-
rar la historia evolutiva del éxito de ciertos conceptos (y no de otros),
pero no se resuelven todas las preguntas con un tinico concepto. Cuando
al proceso de fijaciones escritas se le agregan intereses consistentes puede
llegarse también a paradojas derivadas, o a un lento didlogo que busca
formas entre la defensa y la critica de la religién. En el caso de la religién
cristiana, una religién de fe con una dogmatica altamente sofisticada, se
puede reconocer bastante bien que las estrategias de despliegue y las dis-
putas teolGgicas correspondientes y subordinadas a ellas se diferencian
segin a qué dimension de sentido se traslade el problema de la evidencia.

Nosotros distinguimos una dimensién social, una temporal y una
objetiva?. En la dimensién social se busca y se encuentra una confirma-

29. Paralo que sigue es interesante R. W. Hepburn, Christianity and Paradox: Cri-
tical Studies in Twentieth-Century Theology, New York, 1968, un anélisis que menciona

117



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

cién de la fe en el encuentro con Dios. El dogma del Dios encarnado
posibilita conservar la distincién trascendencia/inmanencia, pero lega el
problema de c6mo se puede sacar la conclusién de Dios a partir del en-
cuentro con Jests®. Esto puede explicitarse con la distincién entre pa-
dre e hijo, pero solamente con la paradoja dificil de disimular de que el
padre es su propio hijo y el hijo su propio padre. El Dios trascendente,
en la forma cristiana, se puede pensar como indistinguible y al mismo
tiempo como distinguible; como Dios creador es independiente de sus
criaturas, mientras que el amor de Dios solamente puede pensarse como
un tornarse dependiente de sus criaturas. En la dimensién temporal se
encuentra el problema suplementario en la tesis de la unicidad histérica
de la Revelacién, por tanto en la distincién de tiempo e historia con la
posibilidad de marcar puntos temporales privilegiados (e irrepetibles); y
esto aunque Dios deba al mismo tiempo pensarse como omnipresente y
simultdneo a todos los tiempos. Finalmente, en la dimensién objetiva se
traslada el problema a una conjuncién necesaria entre unidad y comple-
jidad, Dios y mundo, religién y cosmologia. Como de costumbre, esto
no se presenta como una paradoja de la estructura (unidad de lo com-
plejo), sino como paradoja de la explicacién: la légica de la explicacion
requiere un componente que se explique a si mismo. (De lo contrario se
caeria en una regresio6n infinita.) El milagro de un mundo perfectamente
ordenado solamente puede explicarse por medio de un creador superior
al mundo, un creador que se funda a si mismo, y se reconoce por la es-
tabilidad de su existencia; con la consecuencia de que pueden aparecer
otras hipétesis explicativas: desde el siglo XIX la teoria de la evolucién.
Y esta solucién del problema objetivo del orden deja caer una sombra
de duda sobre c6mo resulta posible seguir pensando a Dios de mane-
ra personalizada para objetivos que tienen que ver con el encuentro.

El armazén general de esta fijacion religiosa del mundo cuenta con
una plausibilidad alta, precisamente porque separa las dimensiones de
sentido para luego reflejarlas unas en otras. (El encuentro requiere uni-
cidad histérica, la unicidad requiere una cosmologia-marco3'.) Bajo las

los temas solamente de manera ejemplar y uno detras de otro, y que se limita a la prueba
de sus paradojas inmanentes, sin incluir el punto de vista sistematico de clasificacién
segiin dimensiones del sentido. Para ello, N. Luhmann, Soziale Systeme: Grundrif§ einer
allgemeinen Theorie [Sistemas sociales. Lineamientos para una teoria general, Anthropos,
Barcelona, 1998], Frankfurt a.M., 1984, pp. 111 ss.

30. R. W Hepburn, op. cit., pp. 69 ss., habla aqui de la paradoja de una «construc-
cién légica de Dios» causada por datos sensibles disponibles.

31. En el contexto hebreo: el texto anunciado sobre la montaiia del Sinai, la Tor4, es
al mismo tiempo el plan de la creacién ya existente antes de ésta y, en el contexto social,
la ley aceptada por el pueblo de Dios (y no una ley paradisiaca dada como forma natural
irreflexiva), que por lo demds (también esto es una paradoja) debe aceptarse precisamente

118



LA FUNCION DE LA RELIGION

condiciones sociales de una cultura escrita surge, sin embargo, una pre-
sién consistente, que en el contexto talmidico se recoge por medio del
desbloqueo de la interpretacion oral y el disenso religiosamente legiti-
mado, y en el contexto cristiano conduce, por el contrario, a continuos
endurecimientos, a conflictos politico-dogmadticos y finalmente a cismas
en la fe. La paradoja de partida —oculta por sus suplementos— retorna
irreconocible al sistema.

Una fijacién dogmitica de premisas acerca de la recta fe religiosa
posibilita, incluso obliga, a distinguir entre creyentes y no-creyentes.
La paradoja que se encuentra a la base se traslada a esta distincién.
Uno puede preguntarse qué significa «<lo mismo» en posturas creyentes
o incrédulas hacia la religién. Esto quizds sugiera un concepto general
de lo religioso y aliente una critica al contenido religioso de fijacién
de formas. Las iglesias y sectas cristianas han reaccionado frente a esta
distincién con esfuerzos misioneros y, cuando sus posibilidades pare-
cen agotadas, con la reflexién acerca de la «crisis de la Iglesia». Resulta
de todos modos dificil hacer comprender religiosamente por qué no
se acepta la verdadera fe. El problema, en definitiva, solamente puede
aplazarse hacia un futuro aun indeterminado en el cual se mostrari el
Sefior. Por lo demds, este peso de la ortodoxia del aplazamiento de la
paradoja en la relacién entre fe e incredulidad afecta a aquellas religio-
nes que toman este camino. Pues empiezan a notar de forma cada vez
miés clara que hoy en dia ya no existe ningiin tipo de razones no-religio-
sas para profesar una religién.

La religi6n tiene que ver después de todo con problemas de sentido
como problemas de despliegue de la paradoja. Cuando se produce una
diferenciacién funcional de un sistema religioso en la sociedad, enton-
ces éste es el problema de referencia. Las paradojas pueden producirse
de miiltiples maneras: como articulo burlesco de la retérica o como
proposicién que hace estallar sistemas légicos, como forma simbdlica
de la expresion de lo indecible, como argumento para diferenciaciones de
planos, como argumento a favor o en contra de determinados tipos de
metafisica o como mistificacién de la decisién (iy del que decide!). Y to-
dos los cédigos binarios se dejan «reparadojizar» en la medida en que se
pregunta por su unidad. No podemos, por tanto, esperar que la totalidad
del material semantico que es factible relacionar con paradojas se deje
clasificar o incluso sistematizar de manera religiosa. Esto solamente seria,
aunque de forma diferente, una reedicién de la tesis de un fundamento
religioso tltimo de la sociedad. La férmula «problemas de sentido como

por eso, ya que el paraiso de las distinciones naturales se ha vuelto inaccesible a causa del
pecado y tuvo que ser sustituido por la reflexién, que obliga a la libertad.

119



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

problemas de despliegue de la paradoja» debe comprenderse de modo
miés acotado y exacto. Se trata, concebida de manera tedrico-sistematica,
de una condicién de posibilidad de la clausura operativa de sistemas (psi-
quicos o sociales) que operan en el medio del sentido y que con ello se en-
cuentran confinados a un observar auto y heterorreferente. Los sistemas
operativamente cerrados son sistemas abiertos en su modo de observacién.
Por fuerza establecen su autorreferencia distinguiéndose de otras cosas.
El sentido es el medio, la constitucién de formas de este tipo; constitucién
de formas que posibilita la distincién. Cuando aparecen problemas en
relacién con ello, adoptan para el modo de observacién del sistema aque-
llas formas que fluyeron como religién hacia la semantica transmitida.

v

La religion no es simplemente la solucién de un problema que atafie a la
légica pero que no puede ser tratado por ella. Las paradojas no existen
con anterioridad a toda actividad observadora. Se producen en ciertas
ocasiones para luego volver a disolverse. El medio del sentido offece esta
posibilidad. No puede aniquilarlas, ya que él mismo se apoya en una dis-
tincién sobre cuya unidad puede preguntarse. La religion es la ejecucién
ejemplar de esta paradojizacién/desparadojizacién, siempre que se ofrez-
ca una ocasién para ello. La religién no es de ningiin modo responsable
del sentido sin mas. Esto conduciria a un riguroso empobrecimiento del
mundo y le robaria a la pretensién de universalidad de la religién sus
fundamentos especificos en las formas capaces de ser observadas. Pero la
religion se ocupa del problema de la constitucién del sentido, de una re-
fundacién provisoria, cuando ésta toma el rodeo a través de la paradoja.

Esta tesis se ilustrard ahora con un ejemplo del evangelio de Juan
(8, 1-11), concretamente con el caso de la adiltera. Debe presuponerse
que la ley mosaica que prescribia que las adiilteras debian ser lapidadas
ha perdido credibilidad, pero como se encuentra fundamentada religio-
samente no puede cambiarse. Los fariseos y escribas confrontan a Jesiis
con este problema. Jestis se inclina y escribe (¢una nueva ley que los otros
no pueden leer?)*2. Luego aclara la nueva ley que ocasiona la retirada
de los otros: «Aquel de vosotros que se encuentre libre de pecado, que
arroje la primera piedra». Y esto también se escribe con letra invisible.
Pero épor qué «entre vosotros» y no «entre nosotros»? El mismo Jesis

32. Una interpretacién mundana podria opinar: intenta ganar tiempo sin verse
sometido a la mirada de los otros. O mistifica la situacién para intensificar la tensi6n y
luego poder presentar su palabra como liberadora.

120



LA FUNCION DE LA RELIGION

deberia haber arrojado la primera piedra si lo que pretendia era validar
la nueva ley y verla reconocida como suplemento de la ley mosaica. En
el contexto mosaico, la nueva ley no se valida como modificacién, sino
mediante la ruptura de la antigua ley. O con ayuda de una autoexencién
del legislador, con ayuda de una asimetria constitutiva. Exactamente esto,
esta primera grieta, esta primera distincién, no puede comunicarse. Por
eso la Escritura permanece ilegible. Y la paradoja de este procedimiento
solamente se vuelve reconocible debido a que una segunda escritura, la
Sagrada Escritura, lo refiere. Pero entonces ya debe creerse desde antes
que el informe, dentro del contexto narrativo total de la Sagrada Escritu-
ra, es un testimonio del obrar de Dios sobre la tierra.

Reformulado con la terminologia de Spencer Brown, la primera dis-
tincién implica y oculta un unwritten cross®. Pues toda distincién que se
instala como forma con dos lados, a fin de posibilitar denominaciones
escogidas en uno de ellos (pero no en el otro), crea al mismo tiempo un
mas all4, otro unmarked space, a partir del cual se introduciri la primera
distincién, incluso la distincién marked/unmarked.

Lo que ahora vemos es que la primera distincién de ningiin modo
es un asunto lejano, como una casualidad que una evolucién ponga en
marcha y por ello, por ser sustituida por la historia, pierda su significado,
sino que todo sentido puede ofrecer la ocasién de despertar la paradoja
y de sustituirla mediante una u otra distincién (aqui: sin pecado/con pe-
cado). La paradoja se hace invisible en la medida en que genera criterios.
Y el pecado, en el contexto cristiano, constituye el concepto central de la
cosmologia que remite a la primera distinci6én de prohibicién y violacién.

\"

Debemos afiadir ahora un comentario que concierne al alcance (o, en
otras palabras, a la referencia del sistema) de nuestros anilisis acerca de
la funcién de la religién. Por lo general, y cuando se interpreta la religién
funcionalmente, se la reduce a profundas necesidades humanas. No
considero que éste sea un punto de partida fecundo. Y no lo es porque
resulta pricticamente imposible encontrar esas necesidades en estado de
independencia respecto a las ofertas religiosas; y tampoco lo es porque
las necesidades adscritas a los <humanos» varian de una persona a otra'y
en muchas —si no en todas— ni siquiera estdn presentes. Se acostumbra
decir entonces que cuando los humanos caen en apuros es cuando se

33. Cf. G. S. Brown, Laws of Form, reimpr. New York, 1979, p. 7.

121



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

orientan hacia la religién. Pero incluso esto no es de ninguna manera el
caso general, y por lo dem4s es un argumento demasiado pobre cuando
se trata de determinar la funcién de la religion.

Si uno se toma a los individuos en serio, entonces se llega a estar
muy rdpido en apuros con las generalizaciones antropolégicas. No fue
por azar por lo que Kant tuvo la necesidad de distinguir entre argu-
mentos empiricos y trascendentales. Renunciamos, por tanto, a todo
argumento antropolégico como respuesta a la pregunta acerca de la
funcién de la religién. Esto naturalmente no significa que se ponga en
duda la existencia féictica de profundas ataduras, experiencias y moti-
vaciones religiosas; pero si esto debe afirmarse como hecho, también se
deberia proporcionar la informacién (inombre, domicilio!) de quién se
trata. Pero entonces casi no tendria sentido concentrar la investigacién
religiosa en estos exempla, a no ser que se vea en ellos una relevancia
social, que se trasmite por medio de la comunicacién.

Por eso colocamos también en la base de la determinacién funcio-
nal la referencia del sistema sociedad. Sea cual fuere el significado de la
religi6én para la conciencia o el cuerpo del individuo, para la sociedad
solamente cuenta lo que sucede en la red recursiva de la reproduc-
cién de comunicacién a través de la comunicacién. Desde el punto de
vista del estado de cosas, que no perdemos de vista, se trata siempre
de comunicacion religiosa. Precisamente aqui se plantea con particular
agudeza el problema ya esbozado del sentido. Los sistemas orgdnicos
viven, los sistemas de conciencia pueden atenerse considerablemente
a las percepciones que pueden procesar. Esto les otorga una evidencia
inmediata del mundo, al menos como marco para la disolucién de las
dudas. La conciencia también puede operar de manera extraordina-
riamente inconstante, puede acoplarse a veces aqui, a veces alli. La
conciencia tiene una alta tolerancia para la inconsistencia, porque en
definitiva cuenta con garantias suficientes de su identidad en el propio
cuerpo perceptible y en sus acciones externas. Todo esto es diferente
en el caso de la comunicacién. La comunicacién no puede percibir, y
solamente por ello se encuentra destinada a sacar conclusiones de los
contextos de sentido. Ademais, para que la comunicacién tenga con-
tinuidad debe permanecer activa mis de una conciencia. Esto puede
proporcionarse mediante el consenso o por medio de un disenso in-
teresado, pero de todos modos presupone una comprensién suficien-
te para ello; y la comprensién solamente es «local», solamente puede
lograrse a través de fuertes restricciones del contexto correspondiente.
El avance de una comunicacién a otra debe por tanto seguir siendo
plausible, o puede traspasarse mediante cambios marcados de los temas
o interlocutores. Debido a ello, la tolerancia de inconsistencia de un sis-

122



LA FUNCION DE LA RELIGION

tema comunicativo es mucho menor que la de un sistema de conciencia
individual. Y esto es atin mas verdadero cuando se trata de la comunica-
cioén escrita. Una prueba dramitica de ello son las dificultades para tener
bajo control eclesiistico-politico (esto significa con medios juridicos,
representativos, organizativos) las extravagancias de la teologia escrita
de la Edad Media; con la célebre consecuencia del cisma, de la solucién
por medio de la diferenciacién de confesiones y sistemas eclesidsticos.

Y por eso mismo los problemas de la clausura se vuelven mis rele-
vantes; sea la clausura de un sistema comunicativo en la sociedad a tra-
vés de restricciones del sentido determinables con el para que (fiir es);
sea mediante la codificacién (por ejemplo, en el caso de la moral), sea
por medio del establecimiento de indiferencia a través de «garantias» de
todo tipo. Para ello se encuentran a disposicién medios socio-estructu-
rales y seménticos. La sociedad se sirve tanto de la diferenciacion del
sistema, por tanto de la repeticién de la diferenciacién sistema/entorno
en la sociedad, como de la condensacién y confirmacién del sentido
reutilizable (digno de ser conservado). Pero cada una de estas solucio-
nes, sea socio-estructural o semdantica, produce nuevas formas, nuevas
restricciones, nuevas fronteras, nuevas perspectivas del otro lado de la
forma. Lo que en cada caso se excluye se encuentra siempre ausente,
siempre se comunica lo inutilizable, lo que operativamente no posee ca-
pacidad de acoplamiento; y nunca se puede estar seguro de si la comu-
nicacién no rebasa las fronteras en algiin momento/de alguna forma.

Tener preparadas las formas para eso (dafiir) de la comunicacién
que todavia es posible es —en el plano de la sociedad— tarea de la reli-
gién4, Esto puede suceder, como la sociologia de la religién sabe desde
hace tiempo, de manera «religioide» o «religiosamente»3. Pero espe-
cialmente para esta funcién pueden volver a utilizarse los medios gene-
rales de aseguramiento de la capacidad de acoplamiento: constitucién
de subsistema o condensacién/confirmacién semantica, pero ahora con
signo religioso. Por ello, no cambia nada el que aqui se trate exclusiva-
mente de comunicacién. En la sociedad no existe a disposicién ningtn
otro tipo de modo operativo. Y por ello el problema de referencia de
la comunicacién especificamente religiosa contintia siendo un problema
de la sociedad.

A diferencia de variantes mis antiguas del «funcionalismo de siste-

34. En el plano de las organizaciones también se contaria con otras posibilidades,
sobre todo aquella de la jerarquia o de la exclusién, manipuladas magistralmente por la
organizacion eclesiastica catélica, pero que por eso mismo tiene previsibles dificultades
para afirmar que algo asi sigue siendo religion.

35. Cf. G. Simmel, Die Religion, Frankfurt a.M., 1906; T. Luckmann, The Invisible
Religion, London, 1967 [La religién invisible, Sigueme, Salamanca, 1973].

123



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

mas», con esto se conviene que la funcién de un sistema funcional no
se encuentra en el sistema funcional mismo, sino en el sistema social
circundante de la sociedad. Autoconservacién, conservacién de la es-
tabilidad, boundary maintenance (y como quiera que se llamen estas
férmulas), no son puntos de referencia para las funciones, sino predica-
dos existenciales. Un sistema solamente opera —esto lo ha explicado el
concepto de autopoiesis— cuando puede continuar con sus operacio-
nes; y si no puede, entonces no hay disponible ninguna estructura de
soporte para las funciones. Por lo demds, con un concepto como el de
«conservacién de la estabilidad» no se podrian distinguir los sistemas
funcionales individuales. Seria aplicable a todos, y la admisién de una
diferenciacién funcional no tendria sentido. Por tanto, se debe partir
del hecho de que la continuacién de la autopoiesis social, la reproduc-
cién de comunicacién por medio de comunicacién, arroja problemas
diferentes segiin el nivel de evolucién histérico, de tal manera que se
producen una multiplicidad de estimulos para las diferenciaciones fun-
cionales. Esto también significa que la funcién correspondiente es, al
mismo tiempo, aquel esquema a través del cual (cuando se produce una
diferenciacién funcional) el sistema parcial se refiere al sistema total y
realiza sus efectos en la sociedad.

Con la referencia del sistema sociedad y con la capacidad de dis-
tinguir dada por medio de ella se quiere decir, ademds, que la religion,
bajo los condicionamientos modernos, debe satisfacer el doble criterio
de la universalidad y de la especificidad. Universalidad: esto significa
que los problemas religiosos pueden aparecer en cualquier comunica-
cién, incluso pueden ser ocasionados por operaciones especificamente
organizativas o aquellas que se encuentran subsumidas en el sistema
funcional de la economia, de la ciencia, del derecho, de la politica, etc.;
asi como, a la inversa, la religién naturalmente cuesta dinero, debe so-
meterse al derecho, puede resultar desagradable para la politica, etc. La
clausura operativa de tipo especificamente sistemdatico-funcional o es-
pecificamente organizativo no excluye que cada sistema defienda una
competencia universal de toda la sociedad para la funcién propia. Pre-
cisamente por ello, las operaciones correspondientes deben resultar, de
manera especifica, lo suficientemente reconocibles y calculables como
para que no se vuelva un mero azar qué cosas sucedan y dénde lo hagan,
y c¢6mo los sistemas se cargan reciprocamente (= se integran).

Finalmente, debe dejarse en claro que con la restriccion del anilisis
funcional a la referencia del sistema sociedad no se niega de ningiin
modo que los estados producidos de manera corporal o psiquica tengan
su influencia sobre la comunicacién religiosa. Esto es vilido con una lar-
ga tradicién para estados que pueden interpretarse como de «posesién»

124



LA FUNCION DE LA RELIGION

y que pueden reducirse al influjo de potencias mds altas. Pero también
valen cuando esta cultura (oral) es desplazada por la escritura’¢ y luego
se utilizan las posibilidades de la comunicacién escrita (y esto quiere
decir una comunicacién de ausentes para ausentes) a fin de irritar la
comunicacién por medio de convincentes férmulas escritas o mediante
innovaciones pretendidamente religiosas. Existen, para decirlo de otra
forma, acoplamientos estructurales entre la conciencia y la comunica-
cién que canalizan irritaciones reciprocas, y posteriormente pueden
—en la circularidad de la influencia mutua— desencadenar tendencias
de intensificacion de la desviacién en la comunicacién social, sin que
por ello se utilicen, en ningiin punto, particulas de conciencia en el
sistema comunicativo.

Con estas reflexiones, sin embargo, nos anticipamos a los anilisis
que se haran mis tarde. En este momento baste con afirmar que preci-
samente la restriccion del problema de referencia del anilisis funcional
de la comunicacién social tiene la ventaja de hacer comprensible c6mo
puede reaccionar la religién frente a los estados corporales y a las expe-
riencias conscientes de los individuos, aunque, o incluso porque, ella se
encuentra determinada por medio de estructuras y operaciones propias
y no es capaz de utilizar otros «materiales».

VI

El tema funcién de la religién requiere, finalmente, una toma de posicién
frente a la tesis de que la religion ha sufrido una «pérdida de funcién»
en la sociedad moderna. M4s detalladamente: la religion se ha retirado
de muchos dmbitos en los cuales antes cumplia una funcién, como por
ejemplo: garantia dltima de la validez de las normas, fundamentacién
de la autoridad politica, legitimacién de la violencia bélica, procesos de
conquista, empresas misioneras. La religién tampoco cumple ningin
papel en la fundamentacién del saber. Cuando explica algo, entonces
explica algo que ya ha sido explicado o que no puede explicarse. Esta
tesis de la pérdida de funcién tiene hoy muy pocos adeptos®. Esto tiene
que ver con una amplia critica al concepto de secularizacién?®. Pero lo
que, sin embargo, permanece abierto es por qué no es correcta en vista

36. Cf. para ello H. Schlaffer, Poesie und Wissen: Die Entstehung des dsthetischen
BewufStseins und der philologischen Erkenntnis, Frankfurt a.M., 1990.

37. Pero cf. B. Wilson, «Secularization: The Inherited Model», en P E. Hammond
(ed.), The Sacred in a Secular Age: Toward Revision in the Scientific Study of Religion,
Berkeley, Cal., 1985, pp. 9-20, cita, pp. 14 s.

38. Véase para ello infra, capitulo 8.

125



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

de las muchas pruebas histéricas que la sustentan.

La tesis de la pérdida de funcién supone como si fuera de suyo que
la religién cumple numerosas funciones y que se ha retirado de algunas
de ellas. Si existiese solamente una funcién de la religién (como hemos
admitido m4s arriba), entonces no podria hablarse de pérdida de fun-
cién, a no ser que supusiésemos que la religién hoy en dia no es mas que
un survival evolutivo y carente de funcién. Lo que se intenta decir debe,
por consiguiente, formularse de una manera conceptual mis clara, y en
ello quedarai claro que la tesis puede armonizarse con la descripciéon de
la sociedad moderna como sistema diferenciado funcionalmente.

La diferenciacién funcional descansa sobre la especializacién funcio-
nal. Ella crea mejores chances para las funciones especificas bajo la condi-
cién de la delimitacién sistémica. Luego seria de esperar que cada funcién
gane cuando se restringe y cuando evita mezclarse en otros dmbitos fun-
cionales. (De esta manera, la diferenciacién de un sistema de la economia
que depende de transacciones mediadas por el dinero no puede prescindir
del hecho de que no todo se puede comprar con dinero, por ejemplo: la
salvacién del alma; pues algo asi inmovilizaria fuertemente la formacién
de capital®.) Una descripcion histérica de este tipo no debe por cierto
ocultar que existe una comprensién constante sobre cuya hoja pueden
registrarse los cambios: mas de esto, menos de esto otro. Antes bien, la
transformacion estructural de la sociedad en direccién a la diferenciacién
funcional modifica también la semdntica con la cual la sociedad describe
las funciones y otras cosas. Posiblemente modifique también el sentido de
la «religién». Esto dificulta las comparaciones entre tiempos distantes y
obliga a realizar un repliegue a la terminologia abstracta de una observa-
cién de segundo orden. La tesis de la «pérdida de funcién» de la religién
ya no aparece como verdadera o falsa, sino como demasiado inexacta.

Debemos contar con la posibilidad de que las chances de la religién
aumentan bajo las condiciones de un repliegue de muchos otros 4m-
bitos funcionales y de una renuncia al social control y a la legitimacién
del poder politico. Esto no debe de ningtin modo definirse en el sentido
de una autodescripcién de las religiones universales, por ejemplo en el
sentido de una devotio moderna, de una continua determinacién religiosa
de la praxis vital, de una interiorizacién lista para la comunicacién de la
fe y las dudas de la fe. Un aumento de las chances de la religién no sig-

39. Es facil de comprobar que esto era diferente en una economia que producia
de manera primaria y agraria, en la cual se trataba de la tierra y no del capital liquido.
E incluso en aquella época la administracién de los capitales de la Iglesia a través de los
bancos florentinos causaba considerables problemas que no podian resolverse de manera
«piadosa».

126



LA FUNCION DE LA RELIGION

nifica necesariamente una inclusién fortalecida de individuos dentro de
un modo de vida determinado por la religién. Es mucho mis probable
que aumente la diferencia entre inclusién y exclusién, y que ambos lados
de esta distincién, el modo de vida religioso y el indiferente a la reli-
gibn, sean dotados de capacidad comunicativa y se los acepte socialmente.

Esto también podria explicar que el modo de aparicién de los fené-
menos religiosos en las dltimas décadas se ha vuelto més diverso, mas co-
lorido incluso. Nuevas formaciones de sectas de la més diferente especie,
pero también la intensificacién de las religiones universales, por ejemplo
del islam; amplio interés de los intelectuales por el esoterismo y la espiri-
tualidad, difusién internacional de formas religiosas que durante mucho
tiempo estuvieron confinadas a una regién, por ejemplo, el budismo zen
o la técnica de meditacién, el congreso de chamanes en Europa, los can-
tos religiosos en la playa de la caducada Coney Island; y en muchas de
estas formas una inclusién mas fuerte del cuerpo, de los gestos, de la mo-
notonia inconsciente, del apartar los limites de la conciencia, como si en
este plano se tratara de corregir unilateralidades del desarrollo moderno
de la cultura.

De ninguna manera puede concebirse la intensificacién de la religién
bajo estas condiciones como un aumento de la capacidad de imposicién
de un programa determinado. Los hechos hablan claramente en contra
de ello. Con el repliegue de otros 4mbitos funcionales cae evidentemen-
te también la disciplina que provenia de ellos. Se vuelven posibles mas
libertades formales. Esto conduce a que ya no resulten suficientes los
procedimientos de reconocimiento marcados de manera dogmética —la
fe en Dios como criterio, por ejemplo— y a que se disuelva la distincién
clasica de la sociologia entre sagrado y religioso (Durkheim, también
Simmel). Entonces seria bastante importante atenerse a criterios de re-
conocimiento como el c6digo y la funcidn, y, dado el caso, recortar estos
conceptos sobre el problema de la auto-observacién de la religiéon como
religién y de la delimitacién del sistema religion. Pues de lo contrario po-
dria figurar como religién cualquier otra rareza que no pueda explicarse.

127






Capitulo 4

DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

Nuestro problema de partida en el tratamiento de la funcién de la re-
ligién habia sido: cémo orientarse en el medio del sentido. Y con mis
rigor atin: c6mo es posible en general que la comunicacién tenga alguna
esperanza de éxito (sea en el consenso, sea en el disenso) cuando todo
lo que se determina en el medio del sentido presenta un excedente in-
finito de remisiones. No existe otro medio a disposicién. Se necesita,
por tanto, el sentido para poder excluir y acoplar sentido. Esto —se
diri— echa a perder el concepto de «sentido»; pero designa —puede
contestarse— con mucha exactitud el problema al cual se aplican las
férmulas de contingencia.

La paradoja: acoplamiento es exclusién y solamente puede efectuar-
se de esta manera, es algo que se deja transmitir de miiltiples maneras.
También habiamos preguntado c6mo es posible trasladar lo indetermi-
nable a lo determinable, por tanto cargas infinitas de informacién a car-
gas finitas. Esta formulacién (ya funcional) del problema puede afinarse,
en la medida en que se hace pasar el «cémo» por un «quién o qué».
Llamaremos férmula de contingencia a este afinamiento que considera
como solucién del problema una concepcién mas estrecha del mismo.

Desde una perspectiva funcional y con una descripcién externa pue-
de volver a disolverse la unidad de una f6rmula de este tipo. Para ello,
ya habiamos escogido la formulacién paradéjica: el problema aparece
como su solucién, lo diferente es lo igual. Esto hace desaparecer la distin-
cién con la cual habiamos definido el concepto de funcién. En el 4mbito
interno del sistema, que mediante la codificacién se encuentra sintoni-

129



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

zado con la contingencia y la reflexividad, la férmula de contingencia
sustituye la referencia a la funcién. Las autodescripciones del sistema
encuentran alli un punto de referencia. Si bien el sistema es una diferen-
cia y —visto como una operacién— la reproduccion de esta diferencia,
puede volverse accesible para si mismo como unidad. Puede producir
una relacién con sus propias hipéstasis, pero solamente de modo tal
que las paradojas de la re-entry y de la codificacién sean sustituidas por
una identidad a la que hay que atenerse en lo que sigue. Un observador
externo puede ver cémo funciona, y que no funciona de otra manera.
Ademis puede preguntar también —porque no tiene responsabilidad en
el operar del sistema— por la funcién de tales férmulas de contingencia.
Con ello puede abrirsele una perspectiva comparativa que no seria utili-
zable en los sistemas comparados. Puede utilizar las libertades mayores
de un observador de segundo orden, pero sélo de manera apropiada,
cuando tiene en cuenta la diferencia de perspectivas y considera que
las observaciones propias del sistema estin entregadas a la férmula de
contingencia propia del sistema como en un punto ciego, sin el cual no
serian posibles las observaciones y auto-observaciones en el sistema (ob-
servado). Si el observador de segundo orden supusiese aqui una equivo-
cacién corregible, un defecto de conciencia, una ideologia, estaria él mis-
mo cometiendo un error. El mismo estaria aplicando una distincién (por
ejemplo, verdad/ideologia) que le impide un acceso apropiado al objeto.

Las férmulas de contingencia se encuentran en todos los sistemas
funcionales cuyos c6digos les permiten la apertura a la contingencia, a
la reflexividad y a las posibilidades de auto-observacién paraddjicas/tau-
tolégicas. Se distinguen segiin a qué tipo de operacién haya que abaste-
cer de capacidad de acoplamiento. De esta manera, en el sistema eco-
némico se utiliza la fé6rmula de contingencia «escasez», que asegura que
la economia pueda contar con una constante sumatoria independiente
de las operaciones, aunque ésta no sea valida para los bienes, ni para el
trabajo, ni para el dinero!. La artificiosidad del principio se muestra en
la dificultad de efectuar un control efectivo de la cantidad de dinero; su
necesidad se muestra en la regla de que nadie puede pagar mis de una
vez con el mismo dinero. En el sistema politico?, se encuentra un corre-
lato en el principio del «bien comiin»; o por lo menos era un principio
para la tradicién medieval y para la tradicién de la Modernidad tem-

1. Cf. N. Luhmann, Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1988, espe-
cialmente pp. 177 ss. [La ciencia de la sociedad, Anthropos, Barcelona, 1996].

2. Para una temprana comparacién entre politica y religién desde un punto de vista
similar, cf. H. Kelsen, «Gott und Staat» Logos 11 (1923), pp. 261-284,y, junto a esto, la
«refutacién» de W. Pohl, «Kelsens Parallele: Gott und Staat: Kritische Bemerkungen eines
Theologen»: Zeitschrift fiir éffentliches Recht 4 (1925), pp. 571-609.

130



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

prana, que partia del supuesto de que se podian distinguir los intereses
publicos y los privados segiin su naturaleza. Desde que esto resulta cada
vez mds dificil, solamente se deja circular la «egitimidad» como férmu-
la politica de contingencia, en el sentido de una toma de posicién frente
a valores totalmente aceptados, pero que a su vez dejan abierto de qué
manera habrin de decidirse los conflictos de valores>. Se trata por tanto
(pero decir esto desenmascara la férmula de sentido «legitimidad» como
paradoja) de un oportunismo legitimado. En el sistema educativo, la
férmula de contingencia debe aportar objetivos de aprendizaje, sea bajo
la forma de un canon educativo que depende de contenidos, sea bajo la
forma de aprender la capacidad de aprender*; y con ello debe excluirse
0 no mencionarse el hecho de que en la escuela también se aprenden
otras cosas, por ejemplo: el habituarse a la estupidez o al hecho de que
en la vida cuenta mis el engafio que la laboriosidad. Las operaciones
de la ciencia se encuentran destinadas a que el cédigo de la verdad fun-
cione de manera limitante, esto es, que la refutacién de una suposicién
concentre las chances de la verdad; aunque aqui también se encuentra
a disposicién, y de forma abundante, la experiencia contraria, a saber:
que el aumento del saber desemboca en un aumento desproporcionado
de no-saber’. En el sistema derecho, el correlato se cumple por me-
dio de la fé6rmula de contingencia «justicia», que prescribe una decisién
consistente del caso con la doble instruccién de tratar de manera igual a
los casos iguales y de manera desigual a los casos desiguales; que ofrece,
por tanto, el esquema de observacién igual/desigual, con lo cual se vuel-
ve razonable buscar puntos de vista comparativos en el sistema derecho,
aunque se deje abierto cémo es posible encontrarlos®.

Estos ejemplos aclaran (y aclaran més de lo que podria hacerlo una
definicién conceptual) lo que efectia una férmula de contingencia y
cémo funciona. La férmula de contingencia tiende a reprimir otras po-
sibilidades que también se encuentran dadas. El otro lado de esta forma
podra ser reproducida como saber corriente, pero no puede aspirar a
fijar el sentido del sistema. La comunicacién oficial se orienta segiin
las ventajas de las férmulas de contingencia y opera, con ello, del lado
seguro de la aceptacién prevista. Desde el siglo XIX, se utiliza para esto

3. Cf. H. Willke, Ironie des Staates: Grundlinien einer Staatstheorie polyzentrischer
Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1992, pp. 35 ss.

4. Cf. N. Luhmann y K. E. Schorr, Reflexionsprobleme im Erziehungssystem,
Frankfurt a.M., 21983, pp. 58 ss.

5. Cf. N. Luhmann, Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1990, pp.
392 ss.

6. Cf. N. Luhmann, Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1993, pp. 214 ss.
[El derecho de la sociedad, Herder, Barcelona, 2006].

131



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

el concepto de valor, que sefiala l1a capacidad de consenso en las prefe-
rencias. Pero también se sabe que el saber profesional no sale adelante
solamente con ello, sino que ocasionalmente se impone ld necesidad de
completarlo por medio de un traspaso de la frontera, de una mirada ha-
cia el otro lado. En el caso normal, podria ser vilido que esto prometa
escaso éxito, ya que en el sistema se puede operar solamente dentro del
marco de la fé6rmula de contingencia. La comunicacién misma fomenta
las suposiciones a las que hay que confiarse si se quiere llegar a algo.
Pero ninguna de estas respuestas tiene la pretensién de detener el pre-
guntar. Con conceptos de valor solamente quedan fuera de duda los
valores deseables: menos escasez, mds justicia, etc. Pero estas formula-
ciones ya abren horizontes que no pueden incluirse.

II

Podria decirse que las religiones universales han experimentado con f6r-
mulas de contingencia para la religién, y que no han llegado a un re-
sultado undnime. Los intentos més exitosos, el budismo y las religiones
monoteistas, parecen tener en la base un elemento en comiin, a saber: la
perspectiva de redencién. Con ello prometen un acceso a la trascenden-
cia como correctivo por los padecimientos ocasionados por las distin-
ciones. Prometen que toda distincién podra superarse en un més all4 de
todas las distinciones. Esta es la forma en la que se presenta la distincién
entre inmanencia y trascendencia. Los programas necesarios para ello
aparecen como condicién de la redencién. Esto requiere, a su vez, la
instalacién de una perspectiva temporal en la religién. A la temporali-
zacién del problema se une una desvalorizacién del mundo tal como se
encuentra dado aqui y ahora, una desvalorizacién del hic mundus y, con
ello, la posibilidad de utilizar chances de plausibilidad que se encuentran
dadas sin mds en la diferenciacién socio-estructural (de situacién, de ro-
les, institucional) de la comunicacién determinada religiosamente.

Esto es lo que puede suponerse como punto de partida comiin; y
es bastante. Alcanza para darle perfil a la pregunta acerca de la funcién
de una f6rmula de contingencia «Dios». En lo que sigue, restringiremos
el anilisis a esta férmula de contingencia, aunque (y porque) probable-
mente resulte mas sencillo encontrar un acceso al budismo desde puntos
de partida constructivistas’. Las religiones politeistas también quedarin

7. Cf.FE.]J. Varelay E. Thompson, Der Mittlere Weg der Erkenntnis: Die Beziehung
von Ich und Welt in der Kognitionswissenschaft, Bern, 1992.

132



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

fuera de consideracién en este momento. Tienen una excesiva tendencia
a determinar los dioses segiin su diferencia con otros dioses y a descar-
tar preguntas considerables. Su especificidad estaba muy relacionada
con rendimientos de determinadas formaciones sociales (por ejemplo:
proveer puntos de referencia para diferenciaciones, sean las genealogias
de la nobleza, sean de roles y competencias que todavia no estaban di-
ferenciados en sistemas funcionales especiales).

Ante todo, es caracteristico de las religiones que se formulan a si
mismas con relacién a Dios que también conozcan otras figuras sagradas
que pueblan el cosmos religioso y que descargan al Dios supremo mis-
mo de las exigencias determinativas: dioses paralelos, dioses asistentes,
dngeles, espiritus, santos, antepasados que siguen viviendo de manera
espiritual, etc. Tienen simultineamente el papel de mediadores e instan-
cias interventoras, cuando no existe el valor suficiente o no se encuentra
la posibilidad de contactar directamente con Dios. (Es evidente que esto
refleja la estructura social de una sociedad noble con dominio real.)
La posicién sobresaliente del Dios supremo esta caracterizada por el
hecho de que solamente él cumple con los atributos totales de la tras-
cendencia, especialmente el atributo de la ausencia de limites, de la
omnipresencia, incluso en el 4mbito de la inmanencia, por tanto en el
admbito de la unidad de la diferencia entre trascendencia e inmanencia.
Solamente el Dios supremo sirve como férmula de clausura del cosmos
religioso; pero justamente por eso es dificil adoptar un comportamiento
frente a él. Debido a ello, el problema de la f6rmula de contingencia se
traduce en una necesidad de suplementos, de dispositivos de ayuda, v,
finalmente, en la asistencia profesional. Pero los suplementos siempre
son —esto lo conocemos de los anilisis de Derrida— momentos del ser
que necesita de ellos; indicaciones, por tanto, de una paradoja oculta.

La contingencia se deja palpar mejor que nada en el comportamien-
to personal, porque con la referencia a la persona se supone que ésta
también podria comportarse de otro modo. Pero esto conduce a la difi-
cultad de pensar a la trascendencia suprema como persona que tendria
otras posibilidades de comportamiento, y que las excluye. Las religiones
estrictamente monoteistas se encuentran caracterizadas —y esto mis
que todas las otras religiones— por la osadia en la fijacién de su férmu-
la de contingencia. Y de ello se derivan también sus exigencias en la fe
religiosa individual. Y de ahi también la carga de su aparato dogmaitico
con pesos que procuran plausibilidad, la agudeza de la distincién entre
creyentes y no-creyentes y, finalmente, el no poder prescindir de la
organizacién. Todo esto se encuentra cimentado en, y surge del traslado
de, la totalidad de la trascendencia (no existe una trascendencia mas alla
de la trascendencia) a un juicio de existencia. La trascendencia existe

133



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

como persona, es el Dios #nico. Y el que no crea esto, es excluido. El
«otro lado» de esta osadia semdntica es por tanto su correlato socio-es-
tructural: la posibilidad de la «excomunién» con consecuencias sociales
mas 0 menos graves.

Mientras los dioses fueron adorados como dioses domésticos bajo
la forma del culto a los antepasados, no debié de haber sido dificil con-
cebirlos como personas (invisibles) y como observadores de los vivos.
Pero cuando se derriba esta referencia a los que vivieron en otro tiempo,
se necesitan motivos especiales para llevar adelante esta representacién
de ser observado por personas (invisibles), hasta finalmente transferir-
la a un Dios. La personalizacién de las representaciones de Dios tiene
que haber sido un procedimiento arduo, francamente contraintuitivo,
especialmente cuando con ello habia que obtener e instalar la represen-
tacién de una potencia trascendente®. El riesgo de esta semintica, su
propio peligro, radicaria sobre todo en que obliga a pensar los efectos
buenos y los malos, los atributos atrayentes y terrorificos de lo sagrado,
como intencién de una persona. Los griegos se habifan ayudado con
negaciones como «inmortal» o «sin edad», y dentro de este marco les
habian asignado a sus dioses libertades de distinguir, preferencias y dis-
posicién hacia el conflicto. Con ello, la personalidad quedaba unida a
una multiplicidad de dioses que, en cierto modo, se personalizaban re-
ciprocamente dentro de su esfera de accién. Pero en ello también habia
—para las altas exigencias de la religion— demasiada contingencia. Que
finalmente se lograra pensar en un Dios tinico, trascendente y omni-
competente, COmo persona, aunque como persona sin nombre, debe de
haberse correspondido con una necesidad que no se reconoce con fa-
cilidad. Nosotros suponemos que tal necesidad radica en un desarrollo
socio-estructural, que desat6 al mismo tiempo diferenciaciones e indivi-
dualizaciones sociales y que, por tanto, solamente pudo comprender la
unidad a través del concepto de un observador. Pues la personalidad no
es otra cosa que una cifra para observar y ser observado.

¢Por qué tiene Dios que estar dotado de la cualidad de un obser-
vador? ¢Por qué no puede simplemente existir? La mejor respuesta a
esta pregunta surge de la reflexién de que una enumeracién de todas
las cosas que existen (P1, P2, ..., Pn) no conduciria jamés a un concepto
de Dios, sino siempre y tinicamente a la admisién de mds cosas. Y esto
es asi aunque se admita, con Deleuze, que toda enumeracién produce
dos series, una que corre hacia arriba y otra hacia abajo, cuya unidad

8.  Cf. paraesto B. Gladigow, «Der Sinn der Gotter: Zum kognitiven Potential der
personlichen Gottesvorstellung», en P. Eicher (ed.), Gottesvorstellung und Gesellschafts-
entwicklung, Miinchen, 1979, pp. 41-62.

134



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

solamente puede comprenderse como paradoja’®. Dios debe por tanto
existir en otro plano, en otra situacién calificativa, y el concepto de
observador proporciona al menos una de las posibles interpretaciones
de esta posicién; atin mds teniendo en cuenta que no excluye —sino
que promueve— que los predicados como existencia, cosa (en el sen-
tido de res), también se apliquen a un observador.

Cuando el observador no se comprende solamente como forma
de la designacién que distingue (y en el caso de Dios: de toda y cada
una de las cosas en su individualidad), sino ademés como persona, en-
tonces es plausible lograr que el observador coloque condiciones de
agrado/desagrado que conduzcan —en el contexto de la sociedad— a
una diferencia entre inclusién y exclusién que se extienda a todas las
otras distinciones. Las normas siempre se encuentran condicionadas
por aquello que excluyen, y cuanto mas sea la generalidad con que se
las formula, tanto mayor sera la posibilidad de reconocerlas solamente
por su efecto de exclusién. Ninguna «fundamentacién» puede cambiar
esto. En la forma que las religiones de Dios eligen para su diferencia-
cién, dependen, desde un punto de vista sociolégico, de condiciones
socio-estructurales que le confieren peso a la exclusién y que, en la
Edad Media por ejemplo, podian obligar a arrodillarse a los mismos
emperadores. Pero las condiciones para la inclusién/exclusién se en-
cuentran sometidas a un profundo cambio social'® y, por ello mismo,
pueden poner en peligro el empotramiento de la separacién de una
religion de este tipo, sin que esto pueda ser apuntalado en el plano
de la semintica, por ejemplo a través del intercambio de los atributos
divinos 0o mediante la renuncia al simbolismo del «Padre» (que hoy
resulta algo anacrénico). La pregunta es, por tanto, si las religiones de
Dios deben confiarse hoy dia al azar de las decisiones individuales de
fe, vale decir, a la persistencia de una equivocacién irrefutable; o si,
en su semintica misma, se encuentran profundos motivos y afinidades
sociales que actiian en la misma direccién junto con la funcién de la reli-
gioén. Si se pretende perseguir esta pregunta desde un punto de observa-
ci6én sociolégico (externo a la religién por tanto), la oferta que existe
es investigar con mds detalle cémo funciona realmente la f6rmula de
contingencia «Dios» (y «funciona» naturalmente; no se entiende en el
sentido de una maquina trivial, sino en el sentido de una solucién del
problema de referencia de la religién: de la transformacién de lo inde-
terminable en determinable).

9. Asi G. Deleuze, Logique du sens, Paris, 1969. i
10. Cf. para esto N. Luhmann, «Inklusion und Exklusion», en Id., Soziologische Au-
fkldrung 6, Opladen, 1995, pp. 237-264.

135



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

I

No nos ocuparemos de las «pruebas de Dios». Con las pruebas de Dios
se intenta negar a Dios la contingencia corriente del mundo; y esto
precisamente porque el mundo, visto desde Dios, es contingente. Pero a
casi nadie se le ocurriria discutir hoy en dia que a ambas cosas subyace
una estructura circular, que de una u otra manera debe interrumpirse
(asimetrizarse); de manera quizds muy clara por medio del dogma de
la autorrevelacién de Dios!!. O si no, una conclusién que a partir de la
belleza y orden del mundo se remonta hacia una causa inteligente, debe
renunciar a rectificar defectos de todo tipo como errores. También se
podria partir de la contingencia de todas las descripciones sensibles del
mundo y dar vuelta el argumento: no es la existencia del mundo la que
prueba la existencia de Dios, sino que la existencia de Dios prueba la
contingencia del mundo. En todo caso, se disuelve un circulo en una re-
lacién asimétrica Dios-mundo, que luego se trata como no-retornable.
Y exactamente esta es la estructura que posibilita una ganancia de infor-
macién y que nosotros designamos como férmula de contingencia.
Que se efectiia una asimetria y que la ejecucién debe registrarse es
algo que podemos dar como supuesto. La pregunta realmente impor-
tante apunta a la especificidad de la forma que posibilita esta operacion.
La representacién de una asimetria Dios-mundo es titil porque im-
pide que el desarrollo del monoteismo permanezca anclado en una idea
estéril de perfeccién. Un Dios absolutamente perfecto es un Dios que
ya no puede agregar mis nada a si mismo. Pero épuede un Dios de
este tipo realizar una distincién!?? Este problema se deja resolver me-
tafisicamente, y en conexién con Platén, por medio de una teologia
de la emanacién®3. «The concept of Self-Sufficing Perfection, by a bold
logical inversion, was —without losing any of its original implicatio-

11. Para una discusién exhaustiva, cf. M. M. Olivetti (ed.), Largomento ontologico,
Padova, 1990.

12. El problema de la estandarizacién y empobrecimiento de esta referencia ultima
sigue existiendo, incluso con toda la riqueza de las elaboraciones cosmolégicas y de la ca-
suistica moral; y se fortalece mis aiin con la utilizacién organizada de la férmula. Cf. para
ello J.-P. Decouchy, Lorthodoxie religieuse: Essai de logique psycho-sociale, Paris, 1971,
especialmente pp. 57 ss. Cf. también E. Castelli (ed.), Lanalyse du langage théologique:
Le Nom de Dieu, Paris, 1969.

13. La categoria de emanacién poseia la ventaja l6gica de que no preveia ninguna
novedad histérica. Podia, por ello, tratar el tiempo de manera temporalmente abstracta
0, para decirlo de otra manera, como si se pudiese ver desde un presente eterno. No
tenia que tomar en consideracién un presente hecho de momentos, en el cual solamente
se podia observar o conseguir una diferencia entre pasado y futuro. Por ello, tampoco
result6 necesario que hiciera estallar el marco de la l6gica clasica bivalente. Cf. para ello
G. Giinther, «Logik, Zeit, Emanation und Evolution», en Beitrige zur Grundlegung einer

136



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

ns— converted into the concept of Self-Transcending Fecundity»!* [El
concepto de perfeccion auto-suficiente fue convertido por medio de
una audaz inversién légica —y sin perder ninguna de sus implicaciones
originarias— en el concepto de fecundidad auto-trascendente]. Esta sa-
lida puede elaborarse por medio de una semantica de la profusién, del
derramamiento, del don. Pero esto no hace que sea necesario ni com-
prensible pensar a Dios como persona.

La tradicién cristiana combind la suposicion de un Dios que observa
con una metafisica ontolégica, esto es, con una descripcién del mundo
que parte de la distincién ser/no-ser y que subordina todas las restantes
distinciones a esta primera. Si este mundo se comprende como creacién
de Dios, se agrega a ello un momento normativo. Se comprende como
la exigencia de orden. Aquello que es no debe ser aquello que no es;
por tanto un ser humano no debe ser un animal, un hombre no debe
ser una mujer, un cristiano no debe ser un pagano. Cuando se produ-
cen quiebras en estas exclusiones ontoldgicas, se las comprende como
«milagros» y, de esta manera, se las reacopla a la religién. El mundo del
ser ha sido creado por Dios, y lo que contradice sus divisiones confirma
precisamente esto: que ha sido creado por un Dios todopoderoso, que
no pierde su poder en el mundo, sino que lo conserva como posibilidad
para decidir de otra manera. De este modo, la metafisica y la religién
se confirman una a otra, y esto en la forma de un circulo que cierra el
sistema de pensamiento.

Qué situaciones de partida hayan conducido a este singular desarro-
llo es algo que no nos habré de ocupar aqui. Un cosmos politeista podia
emplear la forma «persona» como principio de distincién. Para la tradi-
cién hebrea habia sido importante la capacidad contractual, que igual-
mente presupone la personalidad. Existe una rica y controvertida litera-
tura sobre las relaciones de representaciones complejas de lo divino en
las sociedades tribales y acerca de los paralelos formales y analogias con
dominio politico. Para la problemitica aqui presente de la férmula de
contingencia «Dios» no resulta decisiva la genealogia semantica de estas
conquistas evolutivas —naturalmente que se debe partir de los preadap-
tative advances—, sino tinicamente la funcién de la construcciéon de la
trascendencia como persona. Lo que quiera significarse con «persona»
no se deja indagar por medio de una analogia entre Dios y el ser hu-

operationsfihigen Dialektik, vol. IlI, Hamburg, 1980, pp. 95-135 (con un concepto de
emanacién construido de forma mds compleja en lo que a lo tedrico-estructural se refiere).

14. A. O. Lovejoy, The Great Chain of Being: A Study of the History of an ldea
(1936), Cambridge, Mass., 1950, p. 49 (para el problema de la esterilidad, pp. 43 ss.) [La
gran cadena del ser, Barcelona, Icaria, 1983].

137



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

mano; y esto no puede hacerse nien la direccién del antropomorfismo,
ni tampoco en la otra: que Dios haya creado al ser humano «segiin su
imagen». Se encuentran disponibles intentos de interpretacién de este
tipo, descansan sobre analogias del contenido, para las cuales (al menos
hoy en dia) no existe ningtin motivo plausible. Nosotros sustituimos
este esquema analégico —cargado con las diferencias que sea— por la
hipétesis ya mencionada: Dios es definido como persona, porque esto
lo establece como observador. La forma de la asimetria por la que pre-
guntamos es, por tanto, la forma de la operacién de observar.

En el concepto del observar esta contenido aquello por lo que habia-
mos preguntado. La operacién del observar es una operacién asimétrica,
vale decir, sin retorno, que desemboca exclusivamente en el observador,
pero que para él implica una distincién entre observador y observado.
Esta distinci6n subsiste en un designar que distingue, con lo cual la
distincién utilizada no es idéntica a la implicacién de que el observador
se distingue a si mismo de lo observado. El observador debe, para de-
cirlo de otra manera, distinguirse para poder distinguir. Para el caso de
Dios, esto podria verse como el fundamento de la creacién del mundo.

Ademais de esto, el concepto del observar es tan general que, refe-
rido a los seres humanos, se extiende a la experiencia y a la accién, a
la actividad cognitiva y de la voluntad. La distincién (experimentada
interiormente) entre experimentar y actuar depende, como ha mostra-
do Gotthard Giinther, de la distincién entre heterorreferencia y auto-
rreferencia, y con esto, indirectamente, de la distincién entre entorno
y sistema’’. En el caso del experimentar, el sistema de experiencia de
determinacién interna opone esquemas binarios internos, como por
ejemplo el esquema verdadero/falso o el esquema placer/malestar. En
cambio, en el caso de la accidn, el sistema produce una diferencia que ya
existe en el entorno; por ejemplo la diferencia del objetivo alcanzado,
que se distingue de aquello que seria el caso contrario. Pero debido a
que no se puede imputar a Dios que distinga entre heterorreferencia y
autorreferencia, la distincién que deriva de esto no se adecua a Dios.
Esto no excluye que se comprenda a Dios como observador. Si se refiere
a Dios, el concepto de observacién se ahorra la distincién intelecto/vo-
luntad. Las controversias medievales sobre el tema estin revestidas de
un interés meramente histérico. La unidad de la observacién qua inte-
lecto y qua voluntad afirma sobre todo que la voluntad de Dios no se

15. Cf. G. Giinther, «Cognition and Volition: A Contribution to a Cybernetic Theo-
ry of Subjectivity», en Beitrige zur Grundlegung einer operationsfihigen Dialektik, vol. 11,
Hamburg, 1979, pp. 203-240. En el texto central modificamos de manera considerable la
exposicién de Giinther.

138



DI1OS, FORMULA DE CONTINGENCIA

encuentra atada a puntos de vista obtenidos previamente por medio del
conocimiento. No es necesario, como en las controversias medievales,
abogar por el dominio de la omnisciencia sobre la omnipotencia de la
voluntad o a la inversa: ambas cosas son iguales?®.

Pero sobre todo existe un estatus especial de este observador (Dios),
que esti en correlacion con el valor trascendencia del cédigo religioso.
Dios no necesita ningiin «punto ciego». El puede realizar simultinea-
mente todo esquema de distincién como diferencia y como unidad de
lo distinguido. Esto incluye la distincién entre lo que se distingue y lo
que no se distingue. Y debido a que esto vale para cada una de sus ob-
servaciones y para todas al mismo tiempo, su modo de observar resulta
solamente comprensible —si se intentara, a su vez, observarlo— bajo el
modo de la paradoja. Volveremos sobre esto. Ante todo, se debe dejar
claro que el observar del observador trascendente transcurre de manera
exactamente contraria a todo observar inmanente al mundo, que por
tanto se completa con aquello que le falta. La diferencia Dios/ser huma-
no se encuentra en la pregunta acerca de si la unidad de la operacién
observacién puede observarse a si misma en la operacién (trascenden-
cia) o no (inmanencia). También se podria decir: la persona trascen-
dente es autotransparente, la persona inmanente es autointransparente.
En esto, la férmula de contingencia Dios, entendida como observador,
se encuentra sintonizada con la necesidad de una codificacién de la reli-
gién y con la forma especifica de reflejar la contingencia que ella tiene.

Cuando se cuenta con un concepto de Dios que se deja distinguir
del «mundo» (pues esto es algo irrenunciable si se pretende decir que
Dios observa al mundo), entonces se gana la posibilidad inversa, esto es,
distinguir al mundo de Dios y determinar al mundo por medio de esta
distincién. Pero cuando se le atribuye a este Dios observador un cono-
cimiento completo del mundo, entonces no puede perturbar su orden,
pues las eventuales perturbaciones —los milagros, por ejemplo— ya es-
taban previstos desde siempre en el modo de observacién de Dios. Dios

16. Si, por el contrario, se persevera con el voluntarismo de la Edad Media tardia
en una primacia del poder de la voluntad, de la potentia absoluta de Dios, y si ademis se
admite, con el nominalismo, que toda la realidad se encuentra dada solamente en la forma
de individuos y no en la forma de universales, entonces esto tiene que conducir a dudas
teolégicas muy profundas acerca de la posibilidad de reconocer los criterios de Dios. Su
voluntad no se encuentra encauzada por reglas, y su intervencién sobre los individuos no
permite que se saque ninguna conclusién sobre su manera de proceder en otros casos.
Desde estos puntos de partida en que se reconoce la debilidad del conocimiento —una
reserva muy antigua que ya dominaba la praictica adivinatoria de la Mesopotamia tempra-
na—, la teologia debe reconvertirse al caricter incognoscible del modo de observacién de
Dios y retirarse, consecuentemente, de todo tipo de asesoramiento vital, a fin de apelar
unicamente al autoconvencimiento de la fe de los individuos.

139



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

y el mundo se encuentran en una relacién de armonia: un pensamiento
importante, sobre todo para la filosofia natural del Renacimiento. Por
otro lado, la distincién entre Dios y mundo conserva un sentido. Ella
posibilita, como ya se ha dicho con frecuencia, una desacralizacién de la
naturaleza. El mundo se encuentra dispuesto, como naturaleza, para la
utilizacién de la humanidad?’. La distincién Dios/mundo posibilita, ade-
mds, una desvalorizacién del mundo en el sentido del hic mundus y con
ello, desde un punto de vista interno a la sociedad, una diferenciacién
del deseo religioso frente a las preocupaciones mundanas de dinero o
poder, estatus o vida sexual. Esto se deja traducir con relativa facilidad en
las exigencias de una vida religiosa retirada del mundo (monacal). Y final-
mente: si resulta suficiente definir al mundo a través de la distincién con
Dios, se puede llevar muy lejos el dejar abiertos todos los restantes atri-
butos y conformarse con la inseguridad, las hipétesis, etcétera®. Incluso
si la sociedad moderna y policontextural exigiese llevar consigo al mundo
como unmarked state y, con ello, como inobservable, la religién siempre
podria decir que ella misma puede distinguir el mundo, a saber: de Dios.

Todo esto es capaz de formularse de manera tan abstracta que no se
requiere para ello ni una cosmologia ni una moral. A los seres humanos
nos resulta ficil relacionar la observacién de Dios con los humanos (y
considerar que ésa es la observacién prioritaria de Dios), y alegrarse
con la ilusién de que la naturaleza ha sido creada para la humanidad. Y
es cierto que sin la asistencia de Dios ni siquiera funcionaria un lavado
de retrete. Pero el dogma de la omnisapiencia y omnipotencia tiene
un alcance mucho mayor, y esto por ejemplo se vuelve explicito en la

17. Que en este caso solamente se piense en los hombres va de suyo. Pero tam-
bién se encuentran claros testimonios. Por ejemplo, en Thomas Browne, Religio Medici
(1643), citado segtin la edicién de la «<Everyman’s Library», London, 1965, p. 79: «The
Whole World was made for man, but the twelfth part of man for woman. Man is the
Whole World and the Breath of God; Woman the Rip and the crooked piece of it» [La
totalidad del mundo fue creada para el hombre, pero la doceava parte del hombre para
la mujer. El hombre es la totalidad del mundo y el aliento de Dios; la mujer es la costilla
y la parte torcida].

18. Sobre los motivos de exigencias especificamente religiosas de que la ciencia se
limite a las hip6tesis, y que luego ésta, en interés propio y basindose en la posibilidad
del conocimiento natural de la naturaleza, tuvo que contradecir, ha llamado la atencién
sobre todo Benjamin Nelson. Cf. su «The Quest for Certitude and the Books of Scrip-
ture, Nature and Conscience», en O. Gingerich (ed.), The Nature of Scientific Discovery,
Washington, 1975, pp. 355-372; Id., «Copernicus and the Quest for Certitude: ‘East’ and
‘West’», en A. Beer y K. A. Strand (eds.), «Copernicus Yesterday and Today: Proceedings
of the Commemorative Conference Washington 1972»: Vistas in Astronomy 17 (1975),
pp. 39-46; ademas los articulos en Der Ursprung der Moderne: Vergleichende Studien zum
ZivilisationsprozefS, Frankfurt a.M., 1977.

140



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

doctrina de la creatio continua: el observar de Dios es condicién de la
subsistencia del mundo en todos los detalles y momentos.

También como logos, como palabra, como texto, el Dios que obser-
va se encuentra mis alli de todas las distinciones, sobre todo mais all4 de
todas las distinciones temporales. Esto garantiza la presencia del ser de
la metafisica ontol6gica con independencia de la simultaneidad —dada
solamente en momentos— de todas las experiencias humanas actuales.
Esto también garantiza una vida después de la muerte, esa vastisima
generalizacién teolégica, que subyace a todos los condicionamientos
morales de los modos de vida humanos y que los retine (sin estar atado a
principios, leyes morales y cuestiones semejantes) en la unidad. Ademas,
el tiempo se comprende como duracién, y a partir de la incapacidad
de pensar un comienzo (sin un «antes») y un final (sin un «después») se
concluye la inmortalidad del alma®. Incluso la critica de Derrida a la
metafisica presencial y su logocentrismo le debe algo a este concepto;
no puede formularse de manera independiente, sino Gnicamente como
su desviacién?.

Sin considerar la existencia independiente de Dios en lo que al dis-
tinguir se refiere, éste debe ser trasladado, siempre que los humanos
realicen distinciones, al lado de la distincién bueno, bello y fuerte en
el ser. Esto naturalmente que es vilido para distinciones como ser/no-
ser, ser/apariencia, bueno/malo, pero también para reflexiones més bien
remotas acerca de la representacién de Dios en el arte?!. Si se quisiera
proceder de manera inversa y utilizar la parte negativa de la distincién
como simbolo de la distincién, uno se acercaria a un simbolismo de la
muerte que aniquila todas las distinciones. Esta reflexién muestra que la
figura (cargada de intereses) de la vida tras la muerte integra dos impo-
sibilidades l6gicas en una dnica paradoja, a saber: designar la unidad de
cada distincién o bien desde su lado negativo, o bien desde el positivo,
como muerte o como Dios.

19. Cf., por ejemplo, Jean Paul, Das Kampaner Tal oder iiber die Unsterblichkeit der
Seele, citado segiin Jean Pauls Werke: Auswabhl in zwei Binden, Stuttgart, 1924, vol. 2, pp.
170-229.

20. Cf., por ejemplo, en la forma de una critica a Spinoza y a Hegel, ]J. Derrida,
Grammatologie, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1974, pp. 124 s.

21. Cf., del tiempo de la Contrarreforma, G. Comanini, Il Figino overo del fine della
pittura (1591), citado segiin la edicién de P. Barocchi, Trattati d’arte del cinquecento, vol.
III, Bari, 1962, pp. 239-379. El punto de partida se encuentra en conexién con Platén
(Sofista 236), en la universalizaci6n del principio de la imitacién por medio de una para-
doja interna: hay una imitacién de cosas que existen (imitazione icastica), y una imitacién
de cosas que no existen (imitazione fantastica). La ilustracién de Dios debe hacerse por
tanto del lado de la imitazione icastica, aunque Dios, como nos aseguran los te6logos, no
posee ninguna forma.

141



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Nosotros no tenemos por qué aventurarnos a un modo ontolégico
de observacién, a una observacién asistida por la distincién entre ser
y no-ser. Pues esto nos volveria a conducir a la pregunta ¢quién es el
observador que observa precisamente con este esquema de distincién,
que clasifica el mundo de esta manera y no de otra? Y ¢cudl es su punto
ciego? ¢Acaso la imposibilidad de comprender el tiempo? Dios observa
de todos modos sin verse atado por la distincién entre ser y no-ser, y
por consiguiente para él no existe ningin «tercio excluso», tampoco
ninguna légica. Y solamente de esta manera, como sostiene Nicolas de
Cusa, se puede pensar a Dios como creador del ser a partir de la nada?
(y volvemos a sustituir «creador» por el concepto mas abstracto: «obser-
vador»). Para el te6logo que atin piensa de manera ontoldgica, la asime-
tria Dios-mundo hace surgir la posibilidad de pensar a Dios como sen-
tido totalizador, como perfeccién del ser, como ens universalissimum.
La asimetria debe sustituirse por una representacién (ahora totalmente
remota, formal) de la unidad de la diferencia; por ejemplo, sobre la
base de formulaciones diferenciales como ens finitum/ens infinitum o
ens creatumf/increatum?®. Es este punto de debilidad ontolégica el que
solamente puede llenarse con una férmula vacia, fé6rmula que nosotros
sustituimos por la teoria del observar (operativo).

Enlugar de una fijacién de los componentes minimos dela utilizacién
de una distincién y en lugar de una interpretacién del mundo ya dada de
antemano a través de lo anterior, hace su entrada la pregunta mucho
mas cautivante éc6mo deja observarse el Dios que observa? Aquel que
pueda observar a Dios como observador (y no simplemente como obje-
to sagrado, intocable) gana con ello una tdltima garantia de sentido en lo
que tiene que ver con un constructor infalible que ha creado al mundo,
que contempla lo que sucede, y que no cambiari su construccion, aunque
pueda hacerlo. Y él vio —como se nos informa— que era buena. Esto se
recalca en muchos dogmas: €l se ha atado de manera contractual. El ve
al ser humano como culminacién de la creacién. El ama al ser humano.

Pero no bien se admite que Dios observa todo (no se le escapa nada)
y que por ello mismo debe distinguirse de todas las cosas, entonces no
puede ser observado en el mundo o en las cosas del mundo; en las cosas
mundanas no es posible distinguir si Dios existe o no. Las pruebas de
la existencia de Dios caen en contradiccién frente a aquello que quie-

22. Cf. Nicolas de Cusa, ademas de muchos pasajes similares, por ejemplo De Deo
Abscondito, citado segiin las Philosophisch-theologische Schriften, vol. I, Wien, 1964, pp.
299-309, cita, p. 304.

23. Se encuentra por ejemplo material para el desarrollo de esta problemética en
las investigaciones sobre Duns Escoto. Cf. asi K. Heim, Das Gewifheitsproblem in der
systematischen Theologie bis zu Schleiermacher, Leipzig, 1911, pp. 181 ss.

142



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

ren probar. Por eso tenemos que repetir la pregunta: icémo puede el
ser humano observar al Dios que observa? Y sociolégicamente afinada:
écomo se tratan las diferencias de opinién que se espera aparezcan en la
ejecucién de la observacién de lo inobservable? Con esta pregunta acer-
ca de las posibilidades de observacién de segundo orden chocamos con
soluciones que, por un lado, recurren a posiciones privilegiadas y, por
otro lado, reflejan su propia imperfeccién; un rico campo seméntico de
discusién teoldgica.

En las religiones que no cuentan con reflexién ya se encuentra la
aceptacion de la ignorancia de los humanos; en cierto modo una igno-
rancia testaruda?. Esto se disuelve luego en la ambivalencia de ser atrai-
do y repelido, en la bisqueda y huida, en el ruego y el temor. Posterior-
mente, la situacién se deja diferenciar segiin situaciones y ocasiones, o
también se deja tratar de modo que se ame a Dios en la trascendenciay se
le tema en la inmanencia. Ademas de ello, existe la solucién, conservada
en los mitos, de la altaneria castigada, del que sabe mejor que nadie, de
aquel que cree saber lo que Dios realmente quiere. Este es el destino del
dngel, que resulta castigado con la caida y que no puede arrepentirse,
porque a fin de cuentas su tinico objetivo habia sido observar a Dios. Y
existe la solucién de la paradoja, del discurso enredado, del silencio, del
lo sé porque no lo sé, la fusién especulativa (el ojo de Dios es mi 0jo); la
solucion de Nicolas de Cusa, la solucién de la mistica.

Escasas veces tienen los te6logos la tendencia a interpretar el des-
tino del dngel caido no como una libertad para el mal concedida por
Dios (¢por qué esto?), sino como paradoja del amor?. Pues el 4ngel que
més ama Dios no puede contentarse con permanecer restringido a la
comprobacién de una paradoja o, encogiéndose de hombros, comentar:
él debe saberlo, no debo inmiscuirme?é. El amor de Satdn se transforma
en una paradoja existencial, en el verse repudiado por causa del amor.
Aqui no existe en juego ningiin tipo de libertad, y el activismo seductor
del demonio es algo que la teologia tinicamente inventa a fin de instalar

24. Numerosos testimonios de religiones africanas en J. S. Mbiti, Concepts of God
in Africa, London, 1970.

25. Pero claro que existen iniciativas paraello, sobre todo en la mistica sufi. Resulta
facilmente accesible P. J. Awn, Satan’s Tragedy and Redemption: Iblis in Sufi Psychology,
Leiden, 1983. También en el 4mbito cristiano existe la representacion del castigo como
prueba del amor de Dios; pero, al menos hasta donde yo veo, no se aplica al demonio
como al 4ngel més querido. Cf., por ejemplo, «quos deus amat, corrigit et castigat» [Dios
corrige y castiga a quienes ama], como pedagogia para el principe contra las dudas de la fe
en Joannes Jovianus Pontano, De Principe, citado segtin Opera Omnia, Basel, 1556, vol.
I, pp. 256-283.

26. Esto eslo que dice el arcingel en la interpretacién de M. Twain, Letters from the
Earth (p6stumo), citado segiin la edicién de New York, 1962.

143



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

su c6digo moral (a costa de su teologia) en la creacién. Pero esto real-
mente se encuentra por debajo del nivel?’. En el cuestionamiento cogni-
tivo directo, una teologia que reflexione sobre el observar del observar??
gana la transicién desde la imposibilidad de la conciencia a la conciencia
de la imposibilidad. Pero équién veria una ventaja en esto?

Pues sin tener en cuenta la pregunta acerca del calado de la re-
flexién teolégica, los tedlogos, como observadores profesionales de Dios
0 como intérpretes de sus textos, se encuentran por su parte expuestos
a preguntas y respuestas esperadas. Ellos deben comunicar y decir lo
que saben dentro del sistema religién. Esto obliga (m4s o menos) a una
reinterpretacién fatal de la férmula de contingencia en un criterio de
seleccidn: esto si, esto no; asi lo quiere Dios. Tertium non datur. Pero
écémo se puede entonces, a diferencia del demonio, que no come él
mismo (i!) la fruta prohibida en la Biblia, cémo se puede evitar la alta-
neria del que sabe mas y mejor?

Una de las posibilidades es atenerse a la autorrevelacién de Dios.
La Revelacién es uno de los conceptos mis arduos —por central— de
las ciencias de la religion, un concepto que hasta hoy se trata de forma
controvertida en la teologia. No intervendremos en la discusién teolé-
gica interna, pero si fijaremos una distincién: no se trata simplemente
de mantica, de adivinacién, de interpretacién de signos, de analogias
formales entre lo visible y lo invisible. No se trata, por tanto, de obtener
una respuesta (como siempre, cifrada) a las preguntas que se dirigen a
Dios desde cualquier tipo de situacién vital (¢debo casarme con ella?,
¢debemos iniciar una guerra?). La adivinacién siempre ha sido y es una
observacion de las lineas de una superficie con la esperanza de poder
concluir cosas sobre lo profundo y oculto a partir de ellas®. Incluso si se
admite que los dioses deciden diariamente sobre el destino de los hom-
bres, siempre persitira el problema de cémo y a través de cuiles omina
puede averiguarse cémo han decidido. Justamente con ello se quiebra
—y en eso radica su explosiva fuerza histérica y su logro evolutivo— el
pensamiento de una autorrevelacién de Dios. Un concepto especial de
Revelacién tnicamente tiene sentido si incluye una iniciativa de Dios

27. Como hace constar hacia arriba el Satdn expulsado en la tierra; de nuevo en
M. Twain, op. cit.

28. Cf., por ejemplo, Nicolds de Cusa, De visione Dei, citado segiin Philosophisch-
theologische Schriften, vol. III, Wien, 1967, pp. 93-219, con la metifora del cuadro que
el observador mira, sea cual sea el lugar desde donde lo mira.

29. Esto tiene, entre otras cosas, la consecuencia de que las religiones orientadas
hacia la adivinacién no pueden, en dltima instancia, distinguir el espacio y el tiempo. Las
religiones reveladas pueden, por el contrario, liberar el tiempo de las connotaciones espa-
ciales.

144



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

y un momento autolégico. Esto excluye la formulacién de la pregunta
acerca de la verdad (en el sentido de ciencia)®. Visto desde un punto de
vista formal, la Revelacién se revela a si misma, y esto incluye que no
exista ninglin otro acceso cognitivo a ella mis que la aceptacién de la
Revelaciéon como Revelacién. Si se mira desde el contenido, se trata de
la relacién de observacién ya esbozada, de la fundacién de la posibilidad
de observar al Dios que observa. Y desde un punto de vista histérico, la
Revelacién modifica la historia, de tal manera que ya no basta con com-
prender a la religién como memoria. En la historia comienza algo nuevo3!.

Las dificultades especificas surgen cuando se piensa la autorrevela-
cién de Dios, con su buena dosis de directivas de observacién, como
comunicacién. Lo que acarrea mis dificultades es la distincién entre
informacién y participacién. La Revelacién es una informacién de la
que no tiene mucho sentido preguntar por qué se participa. Pues si
se trata de una verdad religiosa, no se necesitan para su participacién
ocasiones 0 motivos adicionales. Ademis, si la Revelacién es comuni-
cacion, la relacién de observacién permanente debe comprenderse al
mismo tiempo como suceso, COmo acaecimiento momentineo e irre-
petible. Esto conduce a la paradoja de querer documentar la presencia
por medio de la ausencia. Para ello se ofrece la forma del texto. Esto
presupone, a su vez, que la Revelacién se encuentra cerrada desde un
punto de vista textual e histdrico. Seria dificil resistir que Dios, desde la
plenitud de sus posibilidades, anunciase constantemente cosas nuevas,
que comentase la situacién ecolégica de la sociedad o que de repente
juzgase el comportamiento sexual de manera diferente a como se crefa.
(Las apariciones visionarias de la Edad Media tardia no se trataban, de
todos modos, como instrumentos de la anunciacién de dogmas, cosa
que siempre se veia como su ocasién y como su efecto distintivo.) La
dogmatica de la Revelacién, por ejemplo la doctrina de la Revelacién en
el Sinai, es por tanto siempre una leyenda desarrollada ex post, una res-
puesta a una necesidad histérica de legitimacién de una religién ya esta-
blecida®. En el Talmud judio se ha desarrollado la salida de conducir la

30. Que esto es una comprobacién moderna, la cual presupone una diferenciacién
social funcional y con ello la renuncia a un planteamiento completamente religioso del
mundo, es algo que se anota por precaucién.

31. De todas formas, esta reflexién no debe obligarnos a aceptar la oposici6én tan
difundida entre tiempo ciclico (mitico) y tiempo lineal (hist6rico), la cual, en lo que a Babi-
lonia se refiere, es mera ficcién y tinicamente puede aclararse como defensa cristiana frente
a las comparaciones entre «Biblia y Babel». Para la critica cf. J. Z. Smith, «A Slip in Time
Saves Nine: Prestigious Origins Again», en J. Bender y D. E. Wellbery (eds.), Chronotypes:
The Construction of Time, Stanford, Cal., 1991, pp. 67-76, cita, pp. 69 ss.

32. Para ello, por ejemplo, P. Eicher, «Offenbarungsreligion: Zum sozio-kulturellen

145



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Revelacion segiin la voluntad de Dios por medio de la diferencia formal
escrito/oral en ambos canales: el texto se encuentra dado de forma escrita
para interpretaciones orales, es decir, abiertas al futuro y revisables; una
forma especialmente llamativa de paradoja desplegada®.

Una segunda posibilidad consiste en incluir al primer observador de
la observacién de Dios, al demonio, y distinguirse de él. O bien mediante
la demonizacién, o por medio de la difamacién, o a través de la recons-
truccién de la relacién entre Dios y el demonio con la codificacién moral
bueno/malo. No importa que no se pueda decir nada cierto de Dios: se
puede advertir despreocupadamente sobre las tentaciones del demonio y
estigmatizar todos los vicios que pueden llevar al pecador a su reino. De
esta manera, se utiliza la comunicacién negativa —mis sencilla desde un
punto de vista técnico y retérico—, de igual manera que resulta mis senci-
llo reconocer el mal gusto, incluso cuando no es posible definir el bueno.

La tercera solucién, y la més pretenciosa, es la de la mistica: las mi-
radas penetran una en otra. No necesita de criterios. El ser-visto se ve de
manera inmediata. Todas las distinciones quedan abolidas en la existen-
cia, Gnicamente en el momento. La certeza con que va acompaiiada no se
deja distinguir, tampoco sobrepujar; y precisamente por eso no es posible
participarla. El cortocircuito de la communicatio con Dios (y aqui resul-
ta adecuado el viejo concepto de la creacién de una comunidad) posee
consecuencias para la comunicacién entre los seres humanos. Se puede
hablar sobre ello como se habla sobre cualquier otra cosa; pero a aquel
que no ha tenido esta experiencia (éy sabe alguien a ciencia cierta si él
la tuvo?) es imposible transmitirsela. Se podria llegar a afirmar que sola-
mente puede existir la mistica cuando se traslada la experiencia religiosa
al plano de la observacién de segundo orden; y cuando se plantea aqui el
problema de los criterios de distincién; y cuando se buscan caminos para
evitar esta problemitica como inadecuada. Dentro de este molde cultu-
ral, la mistica saca toda su fuerza de conviccién del caricter asistencial
de todas las restantes respuestas, tanto dogmadticas como profesionales,
de su evidente inadecuacién. Pero esto no significa que la mistica pueda
sustituir a la dogmatica en la comunicacién religiosa.

En suma: la estructura compleja de la observacién de segundo or-
den sirve para la elaboracién de la férmula de contingencia «Dios». Ella
es, por un lado, una férmula de unidad del cédigo inmanencia/trascen-
dencia y bajo este atributo absorbe contingencia. Por otro lado, es un

Stellenwert eines theologischen Grundkonzepts», en Id. (ed.), Gottesvorstellung und Ge-
sellschaftsentwicklung, Miinchen, 1979, pp. 109-129.

33. Solamente de esta forma puede considerarse (y quizas ésta haya sido la razén) el
texto revelado al mismo tiempo como texto juridico, que debe valer en todos los tiempos
y que por tanto debe estar abierto a la interpretacion.

146



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

criterio de seleccién, una férmula casi total para el programa religioso,
que proporciona aquello que es verdadero y falso en la relacion entre
inmanencia y trascendencia. Todo esto no seria accesible por medio de
juicios sobre los objetos, a través de indicaciones de los atributos de la
cosa «Dios». La doctrina de los atributos podria solamente fijar cosas
que no es posible observar. Es solamente el contexto de la observacién
de segundo orden el que hace surgir la necesidad de construir a Dios
mismo como observador. No hay que saber lo que él es. Hay que saber
co6mo juzga, a fin de poder ajustar la propia vida al amor de Dios.

v

Si se vuelve a la operacién comunicacién, que reproduce a la sociedad
y, en ella, a la religién, entonces se muestra que la férmula de contin-
gencia «Dios» se bloquea contra la comunicacién. Ella rechaza cualquier
intento de andlisis. Su caricter «sagrado» consiste precisamente en que
se impide toda intrusién en el misterio, en que toda comunicacién di-
ferenciada y que actiia disecando es castigada con el conocimiento de
que aquello que se encuentra no es lo que se andaba buscando. Pero
la comunicacién es la dnica forma en que puede realizarse la sociedad.
No existe otra posibilidad de volver real el sentido de manera social. En
caso de necesidad, habrd que comunicar entonces la incomunicabilidad.

Para esto se han formado, a lo largo de una vasta historia social,
diferentes representaciones conductoras, cuya plausibilidad depende de
condiciones sociales que actiian en forma de marco. Podemos distinguir
tres formas que coinciden a grandes trazos (pero con muchas intersec-
ciones) con el paso de sociedades tribales (0 segmentadas) a sociedades
estratificadas, y de alli a la sociedad diferenciada funcionalmente. Distin-
guimos, correlativamente, los modelos «misterio», «paradoja» y «andlisis
(funcional) externo».

En las representaciones primitivas sobre objetos, técnicas o relaciones
sagradas, el problema de la comunicacién se desata a través de la figura
de un misterio revestido de sancién. Esto vale para objetos sagrados de
toda especie. Se tratan como hechos externos, a cuya esencia pertenece
la restriccién del acceso. Hay que contar con sanciones sobrenaturales si
uno se vuelve impaciente e intenta irrumpir en el misterio, si se violan los
tabies o si se mantienen charlas frivolas. Los poderes numinosos estin
interesados —asi hay que creerlo— en su propio caricter sacrosanto.
De esta forma se exterioriza el problema. En la comunicacién solamente
puede exigirse que uno se atenga a estas condiciones. Y esto se asegura
entonces por una especie de arresto colectivo. La pena no afecta tinica-

147



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

mente al culpable, sino también a sus familiares. Las potencias sagradas
no apuntan a la culpa individual; ellas operan, si es que alguna vez lo
hacen bajo puntos de vista morales, de forma (moralmente) inexacta.
Queda en manos de la sociedad la responsabilidad de tomar las medidas
necesarias para que nada suceda y de disciplinar, de acuerdo con ello, a
sus miembros o expulsarlos.

Una representacion de este tipo empieza a tener dificultades cuando
se conforman las religiones monoteistas que admiten un Dios supremo o
un Dios tinico; un Dios que orienta sus propias expectativas frente a la
moral. Ya hemos expuesto los problemas de codificacién que se suscitan
aqui*. En este momento interesa tinicamente que un Dios de este tipo no
puede mantener en secreto quién es y c6mo juzga a los seres humanos.
En esta situacion se toma la tesis del misterio, pero adaptada. La decisién
de Dios es algo que no se puede investigar. El da la ley, él se revela a si
mismo, pero al mismo tiempo aplasta a los humanos hasta tal punto con
el pecado que en tltima instancia no se sabe bien si uno cumple o no con
las exigencias, o si se habra de recibir o no la Gracia que resulta necesaria
para la compensacién de las faltas.

El niicleo de la incomunicabilidad adopta ahora la forma de una
paradoja. Las dltimas cosas solamente pueden comunicarse de esta for-
ma. Esto esti especialmente disefiado para los observadores de segun-
do orden: para observadores que intentan observar la observacién de
Dios. Vale sobre todo para el demonio y los tedlogos. La curiositas sigue
estando prohibida en cuestiones religiosas y se la trata, segiin la vieja
usanza, como prohibicién de inmiscuirse en los misterios, como «pride
and wantonness of Knowledge, because it looketh after high things that
are above us and after hidden things that are denied us» [el orgullo y la
gratuidad del conocimiento, ya que husmea en altos asuntos que se en-
cuentran por encima de nosotros y en cuestiones ocultas que nos estin
vedadas], frase que atn puede leerse en el siglo xvir®’. Pero la irrupcién
en el misterio ya no se sanciona mis con el relimpago y el trueno,
con cosechas arruinadas y enfermedades, sino con la banalidad de las
formulaciones que surgen del hecho. El intento resulté ser un esfuerzo
vano, o, si se quieren constataciones mas fuertes, «a source of error»%.
Ahora Dios se encuentra claramente orientado a la individualidad del
ser humano. El castiga con la inutilidad del esfuerzo y —como Dios que
ama— con el aprendizaje. Y en la religiosidad especifica del siglo xviI se

34. Véase supra, capitulo 2, seccién VII, pp. 84 ss.

35. Asien E. Reynolds, A Treatise of the Passions and Faculties of the Soule of Man,
London, 1640, reimpr. Gainesville, Fla., 1971, p. 462.

36. Asien E. Reynolds, op. cit., pp. 497 ss.

148



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

encuentra también una indicacién indirecta (que deben determinar los
telogos) de que el ser humano solamente puede encontrar la salvacién
en si mismo y no en la curiosidad sobre cosas acerca de las cuales nada
puede ni debe saberse®’.

En esta fase de desarrollo se reconocen con claridad los efectos de
la escritura y, mds tarde, de la impresién de libros. La escritura libera
de la «obscenidad del preguntar»3. Por otro lado, un texto contesta
preguntas que no habian sido formuladas. Esta incapacidad de coordi-
nacién entre preguntas y respuestas modifica el punto de partida de las
prohibiciones y controles en la comunicacién. Y no es casualidad alguna
que, con la impresion de libros en el Renacimiento tardio, la retérica de
la paradoja vuelva a experimentar un periodo de florecimiento. El texto
puede tratar al autor y al lector como ausentes y por ello, con la forma
de la paradoja, puede elegir una exposicién que confia aquello de lo
cual se opina a quien tome parte en la comunicacién.

La comunicacién paradéjica —se efectile de manera oral, como en
el budismo, o sea un informe escrito sobre experiencias misticas— re-
quiere una especie propia de autenticidad, de racionalidad, en la medida
en que hace saltar comunicaciones que solamente pueden continuarse
por medio de un «si» o un «no» en lo referente al contenido partici-
pado, y que documente en la forma este «mds all4 del si y el no»*. La
comunicacién paradéjica porta de forma visible su propia honestidad.
Pues cuando se participa saber verdadero, siempre cabe la posibilidad
de equivocarse, cuando no de verse conducido por la mentira. En este
sentido, la comunicacién paradodjica es imbatible y simboliza el saber
supremo que no se somete a ninguna refutacién. Ella se expone a si
misma como saber incondicionado. De todas maneras, este modo de
comunicacién se deja llevar por suposiciones de fe que pueden, por su
parte, rechazarse criticamente. Cuando esta posibilidad se vuelve social-
mente aceptable, se llega a una situacién en la cual las formas «misterio»
y «paradoja» siguen siendo conductoras, pero solamente para aquellos
que creen que aqui existe algo que se bloquea con la comunicacién.

Frente a esto reacciona la sociedad, en la medida en que desbloquea
las formas de relacionarse con la religién; formas que no tienen que
creerse, que no pueden creerse. Esto es antes que nada vilido para la

37. Cf. T. Wright, The Passions of the Minde in Generall (1601), edicién ampliada,
London, 1630, reimpr. Urbana, Ill., 1971, pp. 312 ss.

38. Cf. A. R. Bodenheimer, Warum? Von der Obszonitdt des Fragens, Stuttgart,
2198s.

39. Cf. para ello H. Atlan, A tort et a raison: Intercritique de la science et du mytbe,
Paris, 1986.

149



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

regulacion juridica de las religiones estatales*® o prohibiciones religio-
sas; luego, y en medida creciente, para el establecimiento publico-juri-
dico de la libertad religiosa. Una vez en manos del derecho, también se
puede regular lo que es licito decir y lo que, dado el caso, se castiga-
rd como blasfemia o como lesién de los sentimientos religiosos de los
otros. Paralelamente a esto, Leibniz elabora su solucién al problema de
la teodicea. Dios queda restringido a una funcién restante. El fabrica
mundos en la medida en que asegura la armonia de posibilidades de es-
tos mundos (que son los mejores posibles) y desecha lo incompatible*!.
Pero desde luego que esto no resiste demasiado tiempo. Con la nueva
formulacién de la dialéctica de Kant y Hegel, esta pregunta también se
incluye en el mundo y se formula como problema de la inestabilidad de
las oposiciones.

Desde la segunda mitad del siglo xvii, se suma una discusién de te-
mas religiosos que se califica a si misma de cientifica. Vista desde fuera,
la religién aparece como cultura, y como tal se deja comparar histéri-
ca y regionalmente?2 La teologia misma es historizada, y participa de
manera activa en el proceso®’. En la investigacién empirico-religiosa
que hace su entrada posteriormente, puede analizarse, por un lado de
manera estadistica, y por otro funcionalmente, qué es lo que sucede
en nuestra sociedad con la fe en Dios. Una descripcién externa de este
tipo se ocupa generalmente de datos recopilados de forma externa; por
ejemplo, de resultados de encuestas o anilisis del contenido de textos*4;
pero en principio no existe ningtin obsticulo para hacer aquello de lo
que nos ocupamos ahora mismo: interrogar también a las cuestiones
del dogma hasta llegar a las construcciones esotéricas mas sutiles como

40. Para el caricter intocable de la fe en las «Doctrines of our Holy Church, as
by Law Establish’d», cf. Anthony, Earl of Shaftesbury, Characteristicks of Men, Manners,
Opinions, Times, 1714, reimpr. Farnborough, Hants., 1968, vol. II, p. 316. Se puede
pensar, ademas, en el concepto rousseauniano de «religién civil».

41. Desde un punto de vista técnico-tedrico, esto supone que el problema se despla-
za hacia la teoria modal y que ya no se trata solamente de los viejos esquematismos de la
légica (verdadero/falso) y de la causalidad (causa/efecto). Con esto se puede dispensar de
implicaciones teolGgicas a la nueva ciencia de la fisica. Que sea verdadera o no, y c6mo
se ensamblan aqui causas y efectos con independencia de una teoria sobre el origen del
mundo, es algo que debe decidir la ciencia.

42. Para mais detalle, véase infra el capitulo 8, seccién VII

43. Cf. G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Werke, vols.
16 y 17, Frankfurt a.M., 1969. Cf. especialmente el primero (vol. 16), pp. 47 ss., «Histo-
rizacién como simbolo de la importancia decreciente de los dogmas».

44. Y esto con considerable cuidado metodolégico. Para contrastar ejemplos (selec-
cionados arbitrariamente) cf. G. Vercruysse, «<The Meaning of God: A Factor-Analytic
Study»: Social Compass 19 (1972), pp. 347-364; M. Van Aerde, «The Attitude of Adults
Towards God»: Social Compass 19 (1972), pp. 407-413.

150



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

construcciones que descansan sobre una funcién y sobre condiciones
histérico-sociales de plausibilidad. Un cientifico podria llegar enton-
ces a la concepcién de que no es aconsejable hablar sobre Dios bajo
la forma de una observacién paraddjica, porque algo asi debilita la
disposicién hacia la fe®.

Sobre la base de una diferenciacién funcional aceptada puede en-
tonces disolverse de forma policontextural el misterio o la paradoja
de Dios. Se lo subsumiri en diferentes contextos comunicativos, de-
pendiendo en qué sistema busque acoplarse la comunicacién. Existe
mucha comunicacién no-religiosa sobre religién, que en el sistema re-
ligién puede tratarse como irrelevante. La clausura operativa de los
sistemas funcionales y la universalizacién de su competencia funcional
especifica posibilita mezclas muy diversas de intensidad e indiferencia.
S6lo cuando se comprende la «légica» socio-estructural de este arreglo
se logra ver la continuidad y la discontinuidad en relacién a las formas
con las cuales las sociedades tempranas habian expuesto la férmula de
contingencia «Dios» a la comunicacién vy, al mismo tiempo, con las que
la habian protegido de ella.

\%

Con el establecimiento de un Dios tinico y personal cobra importancia
dramaitica un problema que ya habiamos tocado mis de una vez, a sa-
ber: la relacién de la religién con la moral. Visto desde la comparacién
de religiones, un solapamiento de este tipo entre religién y moral es
m4s bien una excepcién*. Para las religiones animistas de las cultura-
les tribales apenas si entra en consideracién que las potencias numi-

45. Asi K. Kolenda, «Thinking the Inthinkable: Logical Conflicts in the Traditional
Concept of God»: Journal for the Scientific Study of Religion 8 (1969), pp. 72-78. Se po-
dria prolongar esto: en lugar de hablar de manera paradéjica e incomprensible, se podria
hacer algo para conseguir sitios de aparcamiento cerca de las iglesias.

46. Basindose en G. P. Murdock, Ethnographic Atlas, Pittsburg, 1967; R. Underhill,
«Economic and Political Antecedents of Monotheism: A Cross-Cultural Study»: American
Journal of Sociology 80 (1975), pp. 841-861, quien llega al resultado de que solamente
un 25% de las sociedades consideradas conocen un Dios supremo que se interesa por la
moral de los seres humanos. Un 36% no conocen en absoluto un Dios supremo; el resto
de las sociedades conoce un Dios supremo, activo o inactivo, pero que no se ocupa de
la moral humana. El material indica que el nivel de desarrollo econémico produce una
diferencia en los resultados; también es plausible que exista més necesidad de una garantia
religiosa de la moral cuando la sociedad tiene que resistir a diferencias en la propiedad,
relaciones contractuales, inseguridad con respecto al futuro, etcétera.

151



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

nosas se ocupen de los asuntos morales de los seres humanos?. Antes
bien, aquello que en la sociedad debe reglarse de manera normativa es
lo que hay que proteger contra las intervenciones magicas aisladas que
provienen desde fuera. Las relaciones estructurales entre la religion y
la vida social no se transmiten por medio de mandamientos morales,
sino (por ejemplo) mediante el esquema puro/impuro*?; de esta forma
se ahorran contingencias. Y, adem4s, la amenaza externa por medio de
potencias magicas constituye una ocasién para reaccionar internamente
ante ella con la moralizacién de los mandamientos correspondientes
que hacen referencia al trato*. Quien irrita a las fuerzas del més all4 no
se pone solamente en peligro a si mismo, sino también a la sociedad.
Pero esto muestra precisamente la falta de una moral para la trascen-
dencia y la inmanencia que tenga igual sentido. También las sociedades
politeistas evitan una asociaciéon demasiado estrecha entre religién y
moral. Los dioses/as competitivos e interesados conforman solamente
diferentes puntos de vista. Cuando se reconoce un Dios supremo (como
sucede de manera tipica en el circulo religioso africano), resulta dificil
atribuirle preferencias morales; su esencia, en este sentido, sigue siendo
ambivalente®. Por otro lado, hacia el final del proceso que aqui se tra-
ta, en el siglo XVII, se encuentra nuevamente un Dios completamente
inactivado, que ya no deja reconocer en si mismo ninguna preferencia
moral; un Dios que ha ordenado el mundo con su mano invisible de ma-
nera tan excelente que éste camina por si solo. La moral es, entonces, un
dispositivo social que sirve, y no en tdltimo lugar, para juzgar las religio-
nes en vista a su calidad civilizadora®!. Que la trascendencia del c6digo

47. Unindicador de ello es, entre otras cosas, la pregunta de si el comportamiento so-
cial que se tiene durante la vida tiene o no influencia sobre el destino después de la muerte.
La sistematizacién de este tipo de problemaitica se encuentra s6lo en las religiones univer-
sales. Cf. C. von Fiirer-Haimendorf, «The After-Life in Indian Tribal Belief»: Journal of the
Royal Anthropological Institute 83 (1953), pp. 37-49; Id., Morals and Merit: A Study of Va-
lues and Social Controls in South Asia Societies, London, 1967; G. Obeyesekere, «Theodicy,
Sin and Salvation in a Sociology of Buddhism», en E R. Leach (ed.), Dialectic in Practical
Religion, Cambridge, 1968, pp. 7-40, especialmente pp. 14 s. Para las religiones africanas,
que tampoco (con escasas excepciones) esperan una compensacién de los pecados y los
destinos vitales en el mas all4, que no esperan, por tanto, un tribunal en el m4s all4, sino a
lo sumo dificultades para la transicién al reino de los muertos, cf. Mbiti, o0p. cit., pp. 253 ss.
En principio, las potencias del més all4 castigan y recompensan en el lapso que dura la vida.

48. Cf. C. von Fiirer-Haimendorf, op. cit. (1967), especialmente pp. 126 ss.

49. M. Wilson, Religion and the Transformation of Society: A Study of Social Change
in Africa, Cambridge, 1971, pp. 76 ss., ve en ello un argumento a favor del hecho de que
existen ciertas relaciones entre la religién y la moral.

50. Cf.]J. S. Mbiti, op. cit., pp. 16 s.

51. Cf., por ejemplo, M. de Certeau, «Du systéme religieux a I’éthique des Lumiéres
(17e-18e€ s.): La Formalité des Pratiques»: Ricerche di storia sociale e religiosa 1/2 (1972),
pp- 31-94.

152



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

religioso se encuentre representada por un Dios personal que al mismo
tiempo tenga que valer como esencia de lo bueno, es por lo tanto una
coyuntura especial que tiene que soportar los consiguientes problemas
y que debe eludirlos por medio de semdnticas suplementarias.

Existen muchas razones, casi obligatorias, para cargar al Dios tnico,
al Dios que observa, con la moral. Si él observa, y si él ve todo y al mismo
tiempo quiere todo lo que ve, écémo podria mantenerse neutral en un
asunto tan importante como la moral? El Dios de los hebreos ya aprendid,
cuando era un Dios universal y {inico, esta leccién de manera paradigma-
tica’); y puede suponerse que la representacién de una alianza de Dios
con su pueblo haya fomentado el proceso. Si en la representacién del que
observa a Dios se llega a un Dios observador, que se deja observar —al
menos parcialmente—, sera casi imposible evitar que este Dios se infecte
de moral; y esto significa: surge el problema de cémo se comportan re-
ciprocamente las codificaciones inmanente/trascendente y bueno/malo.

Pero la moral significa ante todo, y hasta bien entrada la época mo-
derna, que Dios también se ha ocupado del orden y la fiabilidad en el
4dmbito del libre actuar humano. A pesar de la libertad, en la naturaleza
creada no existe ninguna esfera que no sea capaz de recibir orden. Visto
de esta manera, va de suyo que la creacién de un orden moral entre los
seres humanos (y con ello la moral misma) es algo bueno y no malo. La
diferencia entre bueno y malo se subsume de forma totalmente ingenua
a su valor positivo de la creacién. Y luego, con una especie de conoci-
miento natural de la moral, se pueden volver a deducir aquellas cosas
que Dios prefiere ver’3.

Que la necesidad de distinguir sea dotada de valoracién moral es
algo que no debe sorprendernos en las sociedades més antiguas. Lo
que si debe sorprendernos es la perversidad de la fe de los sacerdotes
al creer que a Dios le agrada especialmente que se le pongan una y otra
vez ante la vista los defectos morales de su creacién bajo la forma de
la confesién’*. Cuando esto se obliga por medio de una organizacién y

52.  Se pueden encontrar ricos testimonios de una divinidad todavia no disciplinada
éticamente en el Israel temprano en J. Hempel, Geschichte und Geschichten im Alten
Testament bis zur persischen Zeit, Giitersloh, 1964.

53. Que este conocimiento estuviera originariamente prohibido, y que s6lo pudiera
adquirirse por medio del pecado, es algo que pertenece a las cosas en principio enigma-
ticas de la historia de la teologia, y luego a un refinamiento obvio. Es evidente que Dios
disuelve la paradoja moral por medio del valor positivo, y el ser humano, por el contrario,
a través del valor negativo. Para Dios es bueno, para los hombres malo, orientarse segiin
la diferencia entre bueno y malo; pues el ser humano va a parar con ello a una oposicién
consigo mismo, y luego debe ser poshumanizado mediante una larga historia de redencién.

54. Esto es mis comprensible cuando, como hace Rousseau en sus Confesiones, se
sustituye a Dios por el puiblico lector. Cf. Confesiones 1. 3, y ademas H. Adams, The Edu-

153



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

cuando debe obrar de forma socializadora, ¢no debe entonces aparecer
una teologia que le haga frente a la teologia, a fin de hacer comprensible
la admisién del pecado como obra de Dios?

Sélo en el siglo Xvil comienza la disolucién de esta figura. Por un
lado, ahora se ve a la historia del pecado como historia exitosa, liberada
por aquella felix culpa® de la caida; y los seres humanos ahora pueden
considerarse como capaces de ser mejorados en lo que a la moral se
refiere. Por otro lado, Dios va a parar a la trampa que él mismo colocé:
si él dispuso al mundo segiin criterios morales, ¢no se trata entonces de
un mundo moralmente 6ptimo? No puede existir ningiin motivo moral
para crear el mundo con defectos morales. Dios actia bajo la necesidad
moral; de tal manera, se lo puede sacar —admitidos los defectos en el
saber— de la cuenta del mundo. Estamos en Leibniz*.

A ello se agrega como problema adicional que los viejos simbolos
religiosos deben renunciar a una interpretacién autoritaria y a la cla-
ridad de la referencia. En la praxis de la comunicacién piblica uno se
vuelve igualmente sospechoso como «papista» y como «entusiasta» pu-
ritano*’. La consecuencia es la renuncia a la admisién de que se puede
llegar a descubrir, mediante la observacién inmediata o institucional de
Dios, qué es lo que él espera. Hobbes, Locke y Leibniz se preguntan:
en estos esfuerzos de iluminacién interior écémo se podria distinguir,
sin hacer intervenir a la razén propia, entre la inspiracién divina y las

cation of Henry Adams (1907), citado segiin la edicién de Boston, 1918, «Preface», p. IX:
«that the Eternal Father himself may not feel unmixed pleasure at our thrusting under
his eyes chiefly the least agreeable details of his creation» [que el mismo Padre Eterno no
sienta un placer puro cuando arrojamos a sus ojos los detalles menos agradables de su
creacién).

55. Cf. A. O. Lovejoy, «Milton and the Paradox of the Fortunate Fall» (1937), cita-
do segtin Essays in the History of Ideas, Baltimore, 1948, pp. 277-295, con indicaciones
de fuentes mas antiguas; H. Weisinger, Tragedy and the Paradox of the Fortunate Fall,
London, 1935; ma&s contribuciones en Text und Applikation: Poetik und Hermeneutik
IX, Miinchen, 1981, sobre todo O. Marquard, «Felix culpa? — Bemerkungen zu einem
Applikationsschicksal von Genesis 3», ibid., pp. 53-71. '

56. Para una discusién larga y meditada cf. S. K. Knebel, «Necessitas moralis ad
optimum: Zum historischen Hintergrund der Wahl der besten aller moglichen Welten»:
Studia Leibnitiana 23 (1991), pp. 3-24.

57. Cf. Anthony, Earl of Shaftesbury, «A Letter Concerning Enthusiasm» (1708),
reimpr. en Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times (21714), reimpr. Farnbo-
rough, Hants., 1968, vol. I, pp. 3-55; R. A. Knox, Enthusiasm: A Chapter in the History
of Religion with Special Reference to the Seventeenth and Eighteenth Centuries, Oxford,
1950; S. 1. Tucker, Enthusiasm: A Study in Semantic Change, Cambridge, 1972; ]. Pass-
more, «Enthusiasm, Fanatism and David Hume», en P. Jones (ed.), The «Science of Man»
in the Scottish Enlightenment: Hume, Reid and their Contemporaries, Edinburgh, 1989,
pp. 85-107; R. Spaemann, «Fanatisch’ und ‘Fanatismus’»: Archiv fiir Begriffsgeschichte 15
(1970), pp. 256-274.

154



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

insinuaciones del demonio? La consecuencia radica en la valoracién de
la capacidad natural para tener sentimientos morales y estéticos, y en
la suposicién de que uno se puede confiar a ellos, ya que Dios dispuso
esta tendencia en los seres humanos. Pero entonces resulta suficiente
observar a la humanidad en su camino hacia el progreso civilizador, y
correlativamente a este desarrollo, el siglo XV, con su correspondiente
semdntica de civilizacién y cultura.

Pero aqui ya no se trata de que los humanos observen como Dios
los observa; no se trata, por tanto, de «teologia», aun cuando no se
cuestione a la religién como seguridad de fondo y como institucién
social, como fruto de la «cultura». Cuando se hace intervenir la razén
(reflexién), entonces esto significa que se debe presuponer que los hu-
manos son maquinas no-triviales*®; y sélo esto hace que resulte atractivo
observar su observar, porque uno ya no puede arreglirselas solamente
con el conocimiento de Dios, con principios y con leyes.

En el siglo xvii, como consecuencia de la ampliacién de la mirada
sobre el mundo, como consecuencia de la Ilustracién y del conocimien-
to de una pluralidad histérica y regional de «culturas» con sus propias
religiones, se disuelve totalmente la unidad entre religién y moral. La
moral vuelve a formularse sobre bases antropolégicas, sobre todo con
el concepto de sentimientos morales (sentiments). Se vuelve moralmen-
te inadmisible, por lo menos entre las «capas ilustradas», el despreciar
moralmente a alguien por su pertenencia a otra religién, por ejemplo
como judio o musulman. Pero de esta manera se le arrancan los criterios
al propio Dios, que desea ser adorado por si mismo.

Todo esto conduce a la pregunta écémo repercute esta readaptacién
sobre la comunicacién social? Se necesitaria una elaborada teoria socio-
légica de la comunicacién moral para ver los problemas®. Aqui pueden
bastar algunos apuntes. La comunicacién moral regula la distribucién
de respeto y desdén sobre los presentes y ausentes. Esta diferencia en-
tre presencia/ausencia ya crea problemas, porque es mas ficil mostrar
respeto frente a los presentes y es mas frecuente mostrar desdén frente
a los ausentes. Este problema, e igualmente el problema de una cierta
consistencia temporal, se resuelven por medio del condicionamiento
del «merecimiento» de respeto y desdén, con la consecuencia de que la
comunicacién moral puede referirse a si misma de manera recursiva.

58. Enelsentido de H. von Foerster. Cf. ahora, por ejemplo, Wissen und Gewissen:
Versuch einer Briicke, Frankfurt a.M., 1993, pp. 244 ss.

59. Cf. N. Luhmann, «Soziologie der Moral», en N. Luhmann y S. Pfiirtner (eds.),
Theorietechnik und Moral, Frankfurt a.M., 1978, pp. 8-116. Cf. también N. Luhmann,
«The Code of the Moral»: Cardozo Law Review 14 (1993), pp. 995-1009; Id., <The Soci-
ology of the Moral and Ethics»: International Sociology 11 (1996), pp. 27-36.

155



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Estas condiciones (o reglas) pueden adoptar forma normativa, pero tam-
bién pueden fijar los criterios bajo los cuales las prestaciones no exigidas
(supererogatorias) merecen reconocimiento. El problema de la moral
radica entonces en la invariabilidad y seguridad de tales programas. En
el mismo nivel de generalizacién, se constituye un c6digo moral general
bien/mal (o, si se incluyen los ajustes internos, bueno/malo). Pero este
c6digo no crea la seguridad requerida, debido a que él refleja contin-
gencia y deja abierto qué tipos de comportamiento se encuentran subsu-
midos a qué valores morales. Parece haber sido esta inseguridad la que
desencadené la demanda de una garantia trascendente de los criterios
morales®’. Lo que aparece y se practica como moral es un suplemento
de su codificacién; y otro suplemento es la necesidad de argumentacién
racional.

El intento de solucionar el problema de las reglas morales mediante
la exteriorizacién transporta este problema a la fuente en cuestién. La
pregunta es entonces por qué Dios ha creado o tolera la diferencia entre
bien y mal, y por qué no utiliza sus posibilidades para ayudar a que los
buenos venzan en lugar de dejar triunfar a los malos. Sélo en la época
moderna se habla de «teodicea», pero el problema es tan antiguo como
el Dios identificado con la moral®'. Se pueden pensar soluciones muy
diferentes. Se puede proyectar un enemigo de Dios en la trascendencia,
que crea una situacién ambivalente hasta la victoria final del bien. O se
puede aceptar la observabilidad del Dios que observa y volverla a res-
tringir. El se deja observar restringidamente (por ejemplo, para dar mas
libertad a los seres humanosé?). En ambos casos, se trata de soluciones
provisionales, que resultan soportables porque se parte de la inmorta-
lidad: la victoria final del bien o, en otro caso, el Juicio final, crearin
relaciones claras, que si bien ya han sido anunciadas, tendrin de todos
modos el caricter de sorpresa para muchos moralistas tozudos. Quien

60. S6lo desde la segunda mitad del siglo xvin existen propuestas para soluciones
no-religiosas de este problema, pero son poco convincentes. Pasan por la apelacién a la
dotacién del sujeto con «razén practica» (Kant), o a través de una ética discursiva que
apuesta por los resultados futuros de una comunicacién organizada segiin criterios racio-
nales (Habermas). Ambas propuestas tienen en su base la readaptacién (en si entendible)
de la referencia externa a la interna —autorreferencia de la conciencia o del sistema
sociedad.

61. La literatura que lo justifica es inabarcable. Para la historia temprana cf., por
ejemplo, J. J. Stamm, Das Leiden des Unschuldigen in Babylon und Israel, Ziirich, 1946;
W. Green, Moira: Fate, Good and Evil in Greek Thought, Cambridge, Mass., 1944. Para
comparar con el balance de la asistencia social bajo el punto de vista de la resimetrizacién,
cf. G. Katkov, Untersuchungen zur Werttheorie und Theodizee, Briinn, 1937.

62. Asi Tertuliano y, mis tarde, Anselmo de Canterbury. Cf. V. Naumann, «Das Pro-
blem des Bosen in Tertullians zweitem Buch gegen Marcion: Ein Beitrag zur Theodizee
Tertullians»: Zeitschrift fiir katholische Theologie 58 (1934), pp. 311-363, 533-551.

156



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

se habia confiado demasiado ala moral, se habré de desengafiar, y el ro-
deo a través del pecado se revelard como necesario para la salvaci6n®,
La salvacién solamente puede alcanzarse por medio de la dialéctica de
los valores morales previamente instalada. Pero este curso zigzagueante
Unicamente es necesario porque uno se habia entregado previamente al
problema de la teodicea.

Otras soluciones vienen a cuento si uno se atreve a reconstruir el
célculo de Dios. Pues también la solucién de que solamente los bue-
nos seran felices tiene sus desventajas; desventajas que Dios obviamente
queria evitar. En este caso, los buenos no podrian saber de ningiin modo
si son buenos por causa del bien o por la felicidad que va unida al bien%*.
Para evitar esto, se deben desacoplar las distinciones bueno/malo y feli-
cidad/sufrimiento. Entonces habrd que soportar a algunos buenos; pero
por lo menos podran saber que Dios observa y aprueba esto, y por con-
siguiente podran atarse mds a su bondad y no tanto a sus consecuencias.
La teodicea significa aqui (como en cualquier otro sitio) mds variedad
en un orden més confiable.

Otra dificultad radica en que no solamente las reglas morales deben
confirmarse de manera religiosa, sino en que, precisamente por eso, el
c6digo binario de la moral también debe copiarse dentro de la religion.
Siuno se decide por una solucién del problema que requiere tiempo, en-
tonces hay que tener a disposicién dos depésitos finales: cielo e infierno,
el reino de Dios y el reino del demonio. Es dificil escapar a esta l6gica,
por mis esfuerzos que se hayan hecho en ese sentido desde el ilustrado
siglo XvIIr®. Pues écémo habria uno de representarse a un Dios que es

63. Parael demonio, podriavolverse un deber de mejora del refinamiento el impedir
que los seres humanos pequen, porque el gran merecimiento radica en el arrepentimiento
que sigue al pecado. Asi es, de todos modos, en el islam, en lo que tiene que ver con las
violaciones del ritual.

64. Cf.]. P. de Crousaz, Traité de I'éducation des enfants, Den Haag, 1722, vol. II,
pp. 192 ss.

65. O incluso antes. T. Browne, op. cit., pp. 56 ss., opina que el infierno estd en
los propios seres humanos, en el sentimiento de arrepentimiento. Para la fe misma no es
necesario. Dios no castiga (iy a pesar de ello le atormenta al autor la preocupacién por
el destino de los filésofos paganos, que tuvieron que morir desprovistos de la fe en Cris-
to!). Mis de cien afios después, el obispo Paley rechazari el discurso sobre los tormentos
infernales como figurative speech; pero explicard su funcién mediante el hecho de que
uno no puede realmente representarse los dolores que van unidos a la perdicién del alma
(i!) antes de que aparezcan (en referencia a Mateo 16, 26). Cf. W. Paley, «Sermon XXXI.
The Terrors of the Lord», citado segiin The Works, London, 1897, pp. 700-702. También
los jesuitas habian admitido que la trascendencia aparece después de la muerte, pero lo
hace de manera irreversible; debido a ello, se especializaron en una praxis del cilculo y
la advertencia. Cf., por ejemplo, J. E. Nierembert, La balance du temps et de Ieternité,
trad. francesa, Le Mans, 1676. Cf. especialmente pp. 100 ss.: «Le temps est ’occasion de

157



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

el bien, que ha optado moralmente y de manera inequivoca, pero al que
no le interesa que exista una diferencia entre obrar bien u obrar mal?

Mientras que las preguntas tratadas hasta aqui se centran en la pro-
blemdtica teolégica, llama la atencién otro problema, que atafie mas
bien a los observadores externos. La identificacién de la moral con la re-
ligién y la contraidentificacion de la religién con la moral han infestado
también a la religion con la estructura polemogénea de la comunicacién
moral®. Sobre moral es ficil disputar, especialmente cuando los criterios
para el respeto y el desdén no se encuentran totalmente impermeabili-
zados contra los contextos con estructuras sociales. Siempre se trata de
amigos y enemigos, de superiores y dependientes, y de la previsién que
sigue a la comunicacién. Cuando las cuestiones de fe se moralizan, esto
vierte combustible sagrado en el fuego. Como efecto, se comprueba
que millones de seres humanos han sido aniquilados en el 4mbito de las
religiones que atan el c6digo religioso al c6digo moral. La paradoja de
la codificacién ha encontrado por tanto una forma totalmente practica
de despliegue: en nombre del buen Dios se tortura y asesina, porque
fracasan los otros medios de persuasién y porque, al fin y al cabo, la
diferencia entre respeto y desdén solamente puede sancionarse de este
modo. Pues no se puede estar pronto para decir: no se trata de eso.

Estas dificultades se agudizan hasta tal punto en la Edad Media,
debido al vigor juridico y organizador de la Iglesia catélica, y después
nuevamente en la Modernidad temprana, en las guerras religiosas ya
motivadas por lo politico, que la sociedad produce reacciones inmuno-
légicas, y esto con ayuda del derecho. Pero sobre todo se modifica la
forma de la diferenciacién social y con ello el contexto en el que se re-
curre a la religion y a la moral. En el paso a una diferenciacién funcional
primaria, la visién religiosa del mundo pierde importancia social (lo que
no permite extraer conclusiones sobre la intensidad de la comunica-
cién religiosa). Ademds, queda claro que la moral ya no sirve méis como
forma de integracién social. Mientras que las sociedades estratificadas
utilizan o bien la religién o bien la moral para expresar la unidad en la
multiplicidad del ordenamiento jerdrquico®’, bajo un régimen de dife-

’Eternité», esto es, el tiempo de vida es la ocasién de decidirse por la eternidad, y esto se
debe hacer siempre, ya que se puede morir en cualquier momento.

66. Paraeste concepto, cf. J. Freund, «Le droit comme motif et solution des conflits»,
en Die Funktionen des Rechts: Vortrige des Weltkongresses fiir Rechts- und Sozialphiloso-
phie (Madrid, 1973), Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, cuaderno 8, Wiesbaden,
1974, pp. 47-62; Id., Sociologie du conflit, Paris, 1983, pp. 22, 327 ss.

67. Como sociedad primariamente religiosa, integrada por medio de las diferencias
entre pureza/impureza, es famoso el sistema de castas de la India. Cf. para ello L. Du-
mont, Homo Hierarchicus: The Caste System and its Implications, London, 1970 [Homo

158



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

renciacién funcional queda finalmente claro que ninguno de los cédigos
de los sistemas funcionales puede identificar sus valores positivos/ne-
gativos con los de la moral®®. La comunicacién moral se reproduce de
manera masificada y se busca sus propios temas, también en el 4mbito
de los sistemas funcionales®. Pero solamente el c6digo de la moral sigue
siendo utilizable de manera universal, gracias a su formalismo y a su
estricta bivalencia. Los programas morales, en cambio, apenas si crean
consenso; estdn influidos por los medios de comunicacién de masas y, a
diferencia del derecho positivo, no estdn dotados de una garantia nor-
mal de imposicién. De esta manera, la integracion social debe dejarse a
las restricciones mutuas de los espacios de movimiento que tienen los
sistemas funcionales. También la ética (ahora académica) ha perdido el
control sobre la moral, no penetra en sus problemas de comunicacién y
en sus consecuencias y, en lugar de ello, adopta la funcién de preparar
regulaciones juridicas discursivamente. La moral, podria decirse, resulta
solamente relevante para las comunicaciones cotidianas (incluyendo la
prensa y la televisién), y solamente para casos mis bien patolégicos.
De forma igualmente dramitica transcurren los cambios en el 4mbi-
to de las comunicaciones que utilizan el modo de observacién de segun-
do orden. Entretanto, todos los sistemas funcionales se han reconver-
tido a este modo”®: la ciencia con ayuda de publicaciones, la economia
por medio de la orientacién del mercado, la politica a través de la opi-
nién piblica, y las familias y otros tipos de relaciones intimas mediante
la intimidad personal. Se exige a los pedagogos que observen cémo son
observados por los nifios; pero no se espera que por ello se crean dio-
ses. Los juristas encuentran sus reglas de derecho positivo en decisiones
que dejan reconocer cémo ha sido observado el derecho por medio del
derecho en la situacién planteada. Y por ello no llama la atencién que
también la religion se sirva de este modo de observacién de segundo

Hierarchicus. Ensayo sobre el sistema de castas, Aguilar, Madrid, 1970]. En Europa se en-
cuentra una clara definicién moral de la nobleza, que sirve, junto al énfasis de criterio de
nacimiento, a la delimitacién hacia abajo; y al mismo tiempo a una perpetuacién de este
orden con otros catilogos de obligaciones hacia abajo, hasta llegar al descarte de oficios y
personas «poco honorables» (esto con claras asociaciones de «impureza»).

68. En la teoria esto queda paradigmiticamente claro en el curso de pensamiento
de Adam Smith, desde The Theory of Moral Sentiments (1759) hasta Wealth of Nations
(1776), y en el resultado de que Smith, en lo referente a sus zapatos, preferia confiar mas
en su capacidad de pago que en la moral del zapatero.

69. Un ejemplo de ello es N. Luhmann, «Die Ehrlichkeit der Politiker und die héhe-
re Amoralitit der Politik», en M. Kemper (ed.), Opfer der Macht: Miissen Politiker ebrlich
sein, Frankfurt a.M., 1993, pp. 27-41. Cf. Id., «Politik, Demokratie, Moral», en Konfe-
renz der deutschen Akademie der Wissenschaften (ed.), Normen, Ethik und Gesellschaft,
Mainz, 1997, pp. 17-39.

70. Cf. para esto N. Luhmann, Beobachtungen der Moderne, Opladen, 1992.

159



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

orden con la ayuda de los profesionales especialistas activos en este
caso. La férmula de contingencia «Dios» sirve aqui como equivalente
funcional de aquello que en otros lugares se alcanza mediante el mer-
cado o la opinién piblica, mediante las miradas del compafiero intimo
o0 a través de la representacién de que es posible educar a los nifios, es
decir, el procesamiento reflexivo del sistema por medio de las observa-
ciones propias del sistema de las observaciones propias del sistema. Si
todavia existe un discurso total sobre la sociedad, entonces se encuen-
tra en manos de los intelectuales, que se ocupan, bajo la férmula para
ellos agradable y desagradable de la critica, de describir cémo describen
otros intelectuales lo que ellos describen.

Mirando hacia atrés, parece como si las religiones con un Dios ob-
servador hubiesen preparado esta reconversién de todas las comunica-
ciones, importantes y ricas en consecuencias, al modo de observacién de
segundo orden. En cierta medida, se entrené y probé6 con Dios aquello
que mis tarde seria un modo de trato social-universal con la alta com-
plejidad. Y si para ello se han encontrado las correspondientes formas
funcionales especificas (precios de mercado y temas mediéticos, nifios y
procedimientos expositivos para publicaciones cientificas, fundamenta-
ciones juridicas de decisién), se vuelve superflua una sintesis del sentido
total dentro de una cosmologia moral-religiosa. Lo que no excluye que
este problema siga existiendo, y que siempre que el problema se vuelva
virulento a causa de los malos ajustes internos y externos del sistema
sociedad, la religion intente tener preparada una respuesta.

VI

El Dios que observa habia ofrecido una seguridad de orientacién dificil
de sustituir. Si uno se deshace de él, la «orientacién» se vuelve problema-
tica (y una palabra de moda). El habia homogeneizado el ser. Le habia
dejado aparecer como un continuo de racionalidad. El habia garantiza-
do que todo lo que existe podia ser conocido, aunque no siempre por
los seres humanos. No-saber era por tanto un concepto antropoldgico,
por no decir humanistico, pero no era un concepto metafisico. O, dicho
de otra manera, no habia que contar con el hecho de que el no-saber
fuese una condicién de posibilidad del saber, y que el esfuerzo por saber
pudiese conducir a la produccién de mis cantidad de no-saber. Los li-
mites del saber alcanzable estaban marcados por medio de las sefiales de
stop del misterio, por medio de prohibiciones a la curiosidad.

Ademais, el Dios que observa habia dotado a las distinciones (al
menos las mis importantes) con un lado preferible, con un lado en el

160



DIOS, FORMULA DE CONTINGENCIA

que se encontraba el verdadero ser, l1a perfeccién, la naturaleza. Y esto
habia posibilitado el que se pudiese tener este lado como el dador de
medida para el sentido de la distincién misma; asi, el hombre, como
base de la distincién hombre/mujer; la ciudad (o la politica), como base
para la distincién polis/oikos; oral/escrito, con la escritura como mera
exteriorizacion técnica; el alma (inmortal)/el cuerpo (mortal), con la
preferencia por la vida eterna; la distincién concepto/metéifora, con la
suposicién de que la distincién misma es conceptual; lo bueno, como
base para la distincién bueno/malo; lo verdadero, como base para la
distincién verdadero/falso; el ser, como base para la distincién ser/no-
ser. En todo el viejo pensamiento europeo se encuentra esta estructura
de la oposicién jerarquizada, de la jerarquia que se supera a si misma. La
légica fue a parar a un callején sin salida con esta utilizacién doble (16-
gicamente inadmisible) del lado preferido como sentido de la distincién
misma; hasta que lleg6 Gédel. En esta forma de paradoja desplegada, el
mundo podia leerse como querido por Dios.

Hacia este punto decisivo de la metafisica onto-teol6gica apunta
la filosofia de la deconstruccién; la metafisica (si realmente es una) de
la refundacién sobre la diferencia; la metafisica del espiritu que ya no
puede excluir lo que él no es; la metafisica de la paradoja. «<The Motif
of homogeneity, the theological motif par excellence is what must be
destroyed» [El motivo de la homogeneidad, el motivo teolégico por
excelencia, es lo que hay que destruir]’'. También este must puede, na-
turalmente, deconstruirse, esto siempre se piensa. Se endurece con la
pregunta: ¢qué habria pasado si no...? Repite, aunque a mayor distan-
cia, la «escritura» de la teologia. No se debe entender esto como una
denuncia, o solamente debe entenderse en el sentido de que la denuncia
repite aquello (aunque en el sentido de différance) que denuncia. Ella
vive, derreconstructivamente, de aquello que rechaza.

¢Sabemos mis al saber esto? La ganancia seguramente no radica en
un saber mejor ficilmente deconstruible (el ser, sabido del lado propio).
Pero la ganancia radica en una mayor riqueza estructural de las formas,
que se encuentran a disposicién de la observacién; y con ello crecen las
posibilidades de la comunicacién.

Junto a esta forma de jerarquia, que se sirve de oposiciones asimétri-
cas, existe la célebre jerarquia de los seres, que disuelve la paradoja del
observador por medio de distinciones de planos. Dios, entre si mismo
y los seres humanos, ha creado ademads a los dngeles, y les ha otorgado
otra forma de acceso cognitivo al mundo. Los 4ngeles pueden percibir

71. ]. Derrida, Positions, trad. inglesa, Chicago, 1981, p. 64 (¢82?). Cito la traduc-
cién inglesa por la particular dureza del must inglés.

161



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

ideas. En el espiritu del dngel existe otro mundo, un mundo ideal, pu-
ramente espiritual, en el cual el ser humano puede medir los defectos
de su propio aparato cognitivo’? Esta diferenciacién de planos permite
fundar, a su vez, la asimetria de las oposiciones, que sobre su lado bueno
hace que las miradas se dirijan, en cierto modo, hacia arriba.

Todo esto parece haber llegado a un fin: la historia, los seres huma-
nos, la metafisica, el arte, el libro, Dios. Pero quizis tengamos solamen-
te que aprender qué distincién hace el designar algo asi.

72. A esto se refiere la teoria del arte del Renacimiento cuando comprende el prin-
cipio de imitacién no como un mero copiar lo que estd a la mano, sino como un tornar
visibles las formas ideales, tal y como subsisten en el espiritu de los dngeles. Cf. F. Zucca-
ro, L'idea dei Pittori, Scultori ed Architetti, Torino, 1607, citado segiin la reimpr. en Scritti
d’arte Federico Zuccaro, ed. de D. Heikamp, Firenze, 1961, p. 159.

162



Capitulo §

LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

Nunca pudo haber existido un estado social en el cual toda comunica-
cién haya sido comunicacién religiosa. Bajo un supuesto de este tipo,
la comunicacién religiosa no hubiese sido distinguible, por tanto no se
la podria haber designado como religiosa. Si existe la comunicacién
religiosa, entonces siempre tiene que haber comunicacién no-religiosa.
La religién es —sean cuales sean sus condicionamientos sociales y sus
formas semanticas— una forma con dos lados: un lado interno, en el
que la comunicacién religiosa se encuentra, por decirlo de alguna ma-
nera, consigo misma y reproduce la comunicacién religiosa; y un lado
externo, en el cual se encuentran (si se elige esta forma) otras posibili-
dades de comunicacién.

Con esta distincién esta presentado el tema de este capitulo. Se trata
ahora nuevamente de cémo se distingue la comunicacién religiosa y
c6mo las formas de este distinguir pueden desarrollarse hasta tal punto
que surja un sistema religioso de comunicacién operativamente clausu-
rado y que se reproduce a si mismo. Partimos de la suposicién de que
siempre debe tratarse de una actualizacién del valor trascendencia del
c6digo (naturalmente que en una primera instancia sin esa interpreta-
cién teoldgica tan tardia). Pero esto dice muy poco en un primer mo-
mento, y solamente cobra formas mds precisas, en el contexto circular,
con la diferenciaciéon de la comunicacién religiosa.

La forma acaso mis modesta, y por eso quizds mas antigua, de dis-
tincién de la comunicacion religiosa debe de haber estado dada por sus
temas. Cuando se habla de las enormes potencias del mas alld o sobre

163



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

lo sagrado, o cuando se actia de manera reconocible de esta manera,
se trata de comunicacién religiosa. Esto también puede consistir en
que los individuos informen sobre sus propias experiencias religiosas
y que, por el hecho de ser in-dividuos, aspiren a la autenticidad. La
comunicacién religiosa puede acaecer, una vez que estd asegurada la
identidad de la referencia y con ello la repeticién de la misma, sin regla
alguna y sin ocasién o fin predeterminado. El sistema sociedad puede
reaccionar con religién a las ocasionales irritaciones, en la medida en
que la comunicacién pueda hacerse comprensible con referencias reli-
giosas. Hablando cibernéticamente, se trata de un sistema no-reglado.
No existe un mecanismo de feedback con el cual ya esté determina-
do de antemano qué input desencadena la comunicacién religiosa. Si
no se utilizan las oportunidades para la comunicacién religiosa, no se
produce ningiin dafio. Las omisiones no pueden identificarse como ta-
les. Pero dentro del sistema comunicacién, y a fin de preservar la ade-
cuacién temética, las cosas no pueden suceder de manera totalmente
aleatoria; y pueden producirse tendencias que doten a determinados
sucesos de una interpretacién religiosa y a otros no.

La fascinacién por medio de temas significa, cuando se traduce des-
de un sistema conceptual tedrico-comunicativo a uno tedrico-sistema-
tico, fascinacién a través de la heterorreferencia. Esto se corresponde
con una constitucién psiquica, en la cual los sistemas psiquicos partici-
pantes estin determinados primariamente por la percepcién, por exte-
riorizaciones por tanto, que renuncian a una reflexién corriente de los
controles internos. Para los sistemas psiquicos, las potencias sagradas se
vuelven representables bajo la forma de copias de estados de cosas per-
ceptibles, como espiritus de los antepasados o como animales, 0 como
fuerzas naturales. Y precisamente alli radica su caricter inquietante, su
paradoja interna: en que no se ve lo que podria verse, y que por eso
mismo uno no se puede proteger contra ello de la manera usual.

Si son correctas estas reflexiones acerca de una primacia originaria
de lo externo, toda la evolucién restante debe comprenderse como una
creciente interiorizacién; y aqui también se puede pensar en una co-
evolucién de autorreferencias comunicativas en el sistema sociedad y
de exigencias de comprensién en los sistemas psiquicos.

Se puede aceptar un primer empujén, con el cual se determinan
momentos y lugares para la comunicacién sobre lo sagrado. Existen lu-
gares, determinadas chozas, finalmente templos, en cuya cercania uno
debe ajustarse a lo sagrado, y esto bajo el peligro de un comportamien-
to blasfemo, sancionado socialmente. Y también se ofrece una sucesién
temporal, que ordena el movimiento desde los lugares profanos a los
sagrados, y viceversa. El domingo se va a la iglesia, aunque sea para

164



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

que se recuerde especialmente en ese dia que Dios, como observador
universal, se encuentra presente todos los dias. La actualizacion de la
experiencia religiosa intensa documenta una posibilidad que es siempre
relevante. A esta forma de la diferenciacién la llamaremos diferencia-
cién de la situacién, significando con «situacién» el mundo considerado
desde un lugar espacio/temporal.

Una diferenciacién de la situacién de este tipo necesita, naturalmen-
te, una proteccién comunicativa y algo de reflexividad, es decir, comu-
nicacién sobre la comunicacién. Debe distinguir situaciones y lograr
hacerlas accesibles desde otras situaciones. Esto es algo corriente en un
dia normal de trabajo: después del trabajo, la comida. Pero si lo que
debe establecerse es una definicién religiosa de situacién, que sobrepase
la 16gica inmediata de lo que se puede experimentar, entonces hay que
desarrollar definiciones religiosas conectivas que incluyan situaciones
con otra arbitrariedad; por ejemplo, sobre suciedad/limpieza o sobre
pecado/confesién. Esto ya requiere una seméntica con la cual la reli-
gién pueda «juzgar», a saber: dictaminar sobre si misma y sobre el resto.

Solo cuando se encuentran fijados los lugares y tiempos como si-
tuaciones para el repetido uso religioso, se pueden desarrollar ritos
estrictos cuya forma atestigua la exclusién (y con ello la presencia) de
otras posibilidades!. Los ritos se celebran dentro del marco de cultos
que, por su parte, fijan la atencién y posibilitan, si se los mira desde la
funcién, un mejoramiento mds o menos irreflexivo de las perspectivas.
Ahora son también posibles los mecanismos recursivos, que desenca-
denan un ritual a partir de ocasiones variables o fijas; a diferencia de
las practicas mégicas reactivas de la purificacién, curacién, apacigua-
miento en el caso de sucesos desencadenantes que hacen su entrada de
manera incontrolada.

Los ritos deben concebirse como formas de la comunicacién con
una percepcién orientada a la escenificacién. No se conciben como
objeto de un consenso o de un acuerdo, pues esto introduciria en la
institucién la posibilidad del disenso o la rescisién del consenso. La
cohesién social y la regulacién del desarrollo ocurren por medio de
objetos que se observan a fin de saber cuan avanzada se encuentra, qué
es lo que sucede en este momento, lo que se debe hacer o esperar? Se
exige la presencia corporal, se ve y se es visto, y se ve que se es visto, y

1. Para la transicién y establecimiento de un dmbito de comunicacién ritualmen-
te restringido, cf. M. Douglas, Natural Symbols: Explorations in Cosmology, London,
1970.

2. Véase sobre los cuasi-objetos como equivalentes funcionales de los contratos
sociales M. Serres, Genése, Paris, 1982, pp. 146 ss.

165



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

aqui ya esta presente toda la comunicacién. La necesaria presencia cor-
poral amplia las posibilidades comunicativas. Precisamente por eso, el
cuerpo sirve como medio de la constitucién de formas, de la expresién
y visibilidad de la restriccién hasta la ejecucién correcta sin alternati-
vas®. Los cuerpos especiales —en estado de trance, en la danza, en la
celebracién del ritual— atraen la atencién. Esto ahorra el representarse
el suceso como aplicacién de reglas. El movimiento de los cuerpos, aun
en la Edad Media, es —como ha mostrado Friederike Hassauer para el
caso de la peregrinacién— mas importante que la comprobacién de los
estados internos, en el sentido de un consenso consigo mismo y con los
dem3s*. La comunicacidn se practicay se vigila estrictamente, pero con
una diferencia minima entre participacién e informacién. Se participa
tnicamente el sentido del comportamiento, y su condensacién ahorra
en un principio los problemas de interpretacién. La donacién de senti-
do no debe ser objeto —a diferencia de lo que sucedia con el coro en la
tragedia griega— de un comentario que se agrega, pues esto descubriria
la contingencia del juego.

De manera implicita se comunica al mismo tiempo sobre la inten-
cién de la ejecucién y sobre el mundo®. El comienzo de lugares y tiem-
pos, y de formas de trato que fijan la autodeterminacién del sistema
sociedad, no significa de ningtin modo que las referencias externas pier-
dan importancia. La comunicacién autorreferencial, que se orienta se-
glin su propia correccién, naturalmente que no niega que ella tenga lu-
gar en el mundo y en la sociedad. Debe seguir siendo alcanzable y debe
disolverse nuevamente. Pero con los ritos también surge una necesidad
de nueva formacién de la heterorreferencia. Por eso se podra suponer
—vy esto lo enseii6 por ejemplo la escuela del myth and ritual—¢ que el
desarrollo de los mitos se ve estimulado por la ritualizacién como una
construccién semdintica paralela hacia la frontera que debe practicar-
se: como liminal phenomena’, como especificacién de las diferencias
que pueden utilizarse en los relatos, a fin de separar de otras cosas el
tiempo actual y el fundamento del ritual. Se celebran diferencias como

3. Cf. para body as social medium M. Douglas, op. cit., pp. 65 ss. Cf. también R.
A. Rappaport, Ecology, Meaning, and Religion, Richmond, Cal., 1979, pp. 126, 173 ss.

4. Cf. F. Hassauer, «Santiago» — Schrift, Korper, Raum, Reise: Eine medientheoretis-
che Rekonstruktion, Miinchen, 1993.

5. Cf. para ello A. F. C. Wallace, Religion: An Anthropological View, New York,
1966, pp. 233 ss.

6. Cf. S. H. Hooke (ed.), Myth, Ritual, and Kingship, Oxford, 1958. Cf. también A.
F. C. Wallace, op. cit., pp. 106 ss.

7. Asi V. W. Turner, «Myth and Symbol», en International Encyclopedia of the
Social Sciences, Chicago, 1968, vol. 10, pp. 576-582.

166



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

caos/cosmos, nacimiento/muerte, abundancia/escasez, inmortal/mortal,
inocencia/pecado, alma/cuerpo, asexuado (andrégino)/sexuado, titanes/
dioses, o también muy concretamente procesos del cambio de formas.
La heterorreferencia se elabora, por tanto, sobre la base de distinciones.
Cobra importancia cuando las comunicaciones religiosas autorreferen-
tes sienten necesidad de sentido. Esto permite libertades restringidas.
Estas distinciones se encuentran dadas de manera obligatoria y no se
encuentran a disposicién. Pero al mismo tiempo depende del compor-
tamiento humano aquello que se realice en el caso individual o con qué
ajuste se lo haga. Y con ello el tiempo se vuelve relevante. El tiempo
que corre de manera regular se digitaliza y, de esta manera, se vuelve un
referente. De ello surge la forma de la narracién, en la cual la diferencia
puede aparecer como unidad, es decir, se pueden desplegar paradojas.
Pero para los relatos miticos sigue siendo decisivo que los lugares y
tiempos de la narracién se encuentren a menudo prescriptos, y sobre
todo que no puedan eliminarse la accién ni el caricter social del con-
texto narrativo. Esto facilita la formacién de analogias y el traspaso de
la sabiduria de los mitos a las situaciones de la vida cotidiana.

Los mitos narran lo que ya se sabe. Esta es su manera de reproducir
lo desconocido en lo conocido. Su resultado es solidaridad, no infor-
macién. Por ello, los mitos siempre se refieren inicamente a sucesos
pasados con vistas a su posibilidad de interpretacién actual. No se trata
del futuro; y cuando en contados casos se producen escatologias, que se
extralimitan con una presentacién de la vida mis alld de la muerte, el
futuro se presenta en cuadros invertidos, fascinantes por su fantasia. El
futuro significa entonces que lo desconocido subyugari a lo conocido.

En el mito no se narra lo que se conoce, no se vuelve objeto de la
story, sino que se presupone. Las referencias autorreferenciales corren
en paralelo, pero no se articulan, es decir, no se vuelven tema de la co-
municacién (que siempre puede negarse). Solamente hacia el final de la
cultura mitica (en este caso, griega), se espera del poeta algo llamativo,
sorpresivo, novedoso. Y el designado para esto ya no se llama adivino,
sino hacedor®.

La combinacién rito/mito canaliza el cardcter cognoscible de las des-
viaciones y, con ello, la colocacién de expectativas normativas. Solamen-
te existe desvio del rito estrictamente regulado, y aqui las desviaciones
son ficilmente reconocibles como faltas. El mito solamente se narra vy,
debido a que el relato sucede de manera oral y a que se ejecuta sintién-
dolo, se cree en él. El narrador puede adornar y agregar, siempre que
permanezca dentro de una estructura reconocible, pero el relato no se

8. Ya no es un aiodés, sino un poietés.

167



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

encuentra fijado contra las desviaciones’. Solamente puede fijarse de
manera normativa el lado autorreferencial, pero no el lado heterorre-
ferencial de la totalidad del complejo religioso; pues no tendria sentido
normalizar estados de cosas del entorno que no se pueden influir. De
acuerdo con ello, se distinguen las formas en las cuales se admite la
contingencia: el mito las deja aparecer en los pasajes de acople (transi-
ciones) del relato; en el rito se vuelven visibles como faltas, si es posible
se eliminan o, de lo contrario, se las concibe y trata como presagios,
como sefales de desgracia.

Paralelamente a este proceso, surge una necesidad de asistencia so-
cial para amortiguar sus dificultades crecientes. En la misma medida en
que la trascendencia se vuelve un tema, y por ello se amontonan formu-
laciones paradéjicas o ambivalentes, de igual forma se vuelve aguda la
necesidad de mediaciones. Estas pueden estar instaladas en el cosmos
religioso segiin el modelo de relacién patrén/cliente y adoptan enton-
ces la forma de intervenciones sagradas'®. Surge un equivalente funcio-
nal por medio de la diferenciacién de los roles respectivos, los cuales
pueden offecer servicios de mediacién independientes del culto a los
antepasados'!. También aqui resultan de interés para un anilisis tedri-
co-evolutivo las formas de transicién que posibilitan acostumbrarse a
lo insélito. En el caso de las amenazas que puedan aparecer ocasional-
mente, o en las intervenciones de las potencias sagradas, puede tratarse
simplemente de oportunidades aprovechadas, de movilizar a miembros
de la tribu con los nervios mas fuertes o con la capacidad de lograr
reconocimiento para definir situaciones, bien sea a causa de la edad o
por el recuerdo de casos similares en el pasado. El saber como receta
se establece para la absorcién de inseguridad, y para ello basta con la
afirmacion de que ayuda a esto o lo de més all4. Las exigencias mayo-
res se producen a partir del desarrollo de ritos y mitos. Ahora se debe

9. También esto cambia en las tragedias griegas, y a causa de la escritura. La versién
del texto obligatoria en las representaciones se conserva de manera oficial y se utiliza
como criterio correcto de exposicién.

10. En las religiones africanas estd difundida la utilizacién de los muertos en esta
funcién, con lo cual los muertos pueden alcanzar a sus antepasados y éstos, finalmente, a
Dios. Cf. J. S. Mbiti, Concepts of God in Africa, London, 1970, especialmente pp. 230 ss.,
267 ss.

11. También aqui es muy amplio el espectro de formas de transicién. Piénsese, por
ejemplo, en el estado de posesién espiritual (trance) y en la conocida (y eventualmente
hereditaria) disponibilidad de determinadas personas para estos estados. Y, como apéndi-
ce de lo anterior, en la necesidad de interpretacién que se produce a partir de expresiones
confusas o fen6menos corporales, los cuales requieren determinados especialistas, hasta
llegar a las arduas preguntas sobre la estigmatizacién real o ficticia, cuestiones que sola-
mente pueden aclararse en el Vaticano.

168



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

asegurar la redundancia y la variedad a ambos lados de esta distincién.
Junto o a causa de aquellas competencias ocasionales, se constituyen
roles, que son responsables de ello; y con las esperanzas que se orientan
a los roles se plantea también el problema de la sucesién, cuando el
portador del rol fracasa o muere, es decir, una especie de conciencia del
cargo. El sistema religién reacciona a este aumento de la complejidad
con una diferenciacién doble, que encuentra su sostén precisamente en
esta duplicacién: la distincién entre rol y persona, y la distincién entre
este rol (o roles) especial y el comportamiento habitual.

Las diferenciaciones de roles se pueden producir de manera pura-
mente situacional. No necesitan referirse desde el vamos al acceso a
la trascendencia. Los cultos que trabajan con estados de trance (muy
difundidos hoy en dia en Centro y Sudamérica) pueden, en principio,
mantener abierto a todos los participantes el rol de un médium, «po-
seido» por espiritus, incluso cuando la escenificacién correspondiente
necesite una seleccion. En lo que al acceso a la trascendencia se refiere,
no existen ningunas asimetrias fijas de roles y probablemente tampoco
exista una distincién clara entre magia negra y blanca. En otros ca-
sos, en cambio, solamente puede desarrollarse una secuencia en el culto
ajustada a un orden cuando los sacerdotes conducen sus aptitudes (por
ejemplo: administrar sacramentos); y éstas son entonces aptitudes que
no puede tener ni ejecutar cualquiera. Cuando se trata de asimetrias
fijas de roles, es de suponer que existe un reaseguro dentro de un orden
jerdrquico-social general, sea en la construccién estratificada de la socie-
dad, sea en la especial organizacion de cargos de una iglesia. Los cultos
que trabajan con estados de trance tienen, en este sentido, mas libertad;
y quizds no sea una casualidad que actualmente se desarrollen sobre
todo entre las capas de la poblacion oprimidas racial y socialmente.

Una organizacién de roles posibilita simultineamente la estabilidad
y la movilidad, construye un nivel emergente de actividad religiosa. La
capacidad de tratar con problemas religiosos puede asegurarse a largo
plazo. Puede diferenciarse segiin el trabajo o jerdrquicamente. Cuando
los recursos son suficientes, surge un sacerdocio, que finalmente termi-
na controlando el acceso a los roles y que, eventualmente, puede llegar
a un acuerdo para armonizar la regulacién de acceso con la capa social.

Visto desde el punto de vista del sistema sociedad, todo esto es orga-
nizacién de la autorreferencia. Pero lo que quiera decir autorreferencia
se vuelve ahora ambiguo. Tanto antes como ahora se trata de la auto-
observacién de la comunicacién, se trata de la comunicacién sobre la
comunicacién. Pero la organizacién diferenciada de roles del sacerdocio
puede desarrollar también un interés propio, bien en la pureza o en la
ortodoxia, bien en los recursos. Con ello, se produce la posibilidad de

169



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

sacar a la religién de si misma y conducirla a un modo socio-estructu-
ral de diferenciacién sistémica. Entonces no existen inicamente objetos
sagrados, ritos y mitos, que deben reproducirse competentemente, sino
que surge un sistema religién que debe incorporar miiltiples actividades y
recursos no-religiosos y que debe ser capaz de comunicar acerca de ellos:
asuntos de los edificios y de la administracién, del personal subordinado
y de las relaciones sociales internas, que para el sistema religién son ex-
ternas. El sistema descansa ahora sobre una doble sistematizacién, en un
plano operativo y en un plano seméntico; alcanza, con ello, el estado de
«clausura doble»'2. Por un lado, las operaciones se determinan con vistas
al correspondiente estado del sistema y a la capacidad de acople en el
sistema; por otro lado, uno se orienta segiin una construccién del mundo
acordada sobre ello, en la cual se controlan las transiciones y se evitan,
en la medida de lo posible, las inconsistencias, o se exponen como meras
contradicciones aparentes. Esto requiere, sobre todo, que las oposicio-
nes como nacimiento y muerte, suerte y desgracia, amanecer y atardecer,
amigos y enemigos, no se experimenten mis como contradicciones, sino
que se introduzcan en la cosmologia. Podria decirse que la no-admisién
de contradicciones debe retirarse a la légica y desbloquear las cosas y
sucesos.

Uno no erraria en la suposicién de que en un estado de desarrollo
de esta especie debe adaptarse la heterorreferencia de la religién. Por
ejemplo, en la doctrina de los dones que influyen en la salvacién del
alma y, en conexién con ello, en un desacople de las representaciones
sobre la vida tras la muerte de las circunstancias de la muerte (muerte en
la lucha, muerte en la cama) y de las ventajas condicionadas por la cla-
se. La bienvenida representacién de una vida tras la muerte parece ser
aquella generalizacién que se encuentra a la altura de las nuevas diferen-
ciaciones!?: satisface las necesidades de los clientes, facilita el suministro
de recursos y sirve a la ortodoxia como representacién global en la cual
pueden incluirse miiltiples condicionamientos de corte moral. Ademas,
la diferencia ahora creciente entre sacerdotes y laicos necesita una in-
terpretacion transmisible. Para ese fin, parece obvio volver a recurrir
al viejo topos del saber secreto, luego a una competencia especial para
el trato con textos sagrados o a una mayor eficacia en la comunicacién
con el templo divino a su debido tiempo, o también a mayores resulta-

12. Parael concepto cf. H. von Foerster, Observing Systems, Seaside, Cal., 1981, pp.
304 ss.

13. Seguimos aqui una sugerencia de Talcott Parsons para describir la evolucién con
las variables adaptative upgrading, differentiation, inclusion y value generalization. Cf.,
entre otros, T. Parsons, The System of Modern Societies, Englewood Cliffs, N.J., 1971,
pp. 11,26 ss.

170



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

dos mediante formas especiales en el estilo de vida. El ascetismo puede
legitimar la riqueza. La sabiduria no tiene que probarse exclusivamente
en el estilo de vida de los sabios hasta tanto no sean posibles los contro-
les independientes (empiricos) del saber. Pero ahora los seres humanos
necesitan ante todo un «alma», a la que pueda atribuirse culpa y destino,
antes y después de la muerte. El castigo puede introducirse!* en el alma
como sentimiento de culpa y dejar el resto en manos del derecho.

Llama especialmente la atencién que en este estado de desarrollo
pueda aceptarse la representacién de una alianza, de un pacto de Dios
con su pueblo®’. Esto sustituye y desvaloriza en considerable medida los
cuasi-objetos, que habian conducido el acaecer social de los ritos, y lle-
va a concepciones nuevas del culto religioso, cuyo sentido «sinagégico»
puede radicar ahora en la confirmacién del pacto, en las lecturas, en la
apropiacion interpretativa del texto. El pacto estd dado y se acepta. Con
ello, aparece el problema de la fidelidad al pacto y modifica todo aquello
con lo que se habia contado para las contaminaciones y faltas rituales,
con sus correspondientes acciones igualadoras.

Los desplazamientos en la relacion semantica de la heterorreferencia
y la autorreferencia reflejan ahora con més fuerza los problemas internos
del sistema. Formulado de manera extremadamente general, quizis se
podria decir que ahora las propias diferencias y distinciones del sistema
excitan el desarrollo de la organizacién y de los dogmas, y que el aprove-
chamiento de los grados de libertad dados a través de ello conduce a las
conocidas diferencias entre las religiones de las altas culturas, las cuales
han impedido hasta hoy que se pueda formar una semaintica religiosa
universal. A la autoespecificacién de cada religion pertenece también su
delimitacién frente a otras religiones, y esto con una intensidad clara-
mente diferente que depende de las propias reglas de exclusion.

II

La distincién entre diferenciacién de temas, de situacién, de roles y
sistémicas supone criterios de distincién. Los temas, las situaciones y los
roles pueden mantenerse separados con distinciones relativamente sen-

14. Cf. A. Hahn, «Unendliches Ende: Hollenvorstellungen in soziologischer Pers-
pektive», en K. Stierle y R. Warning (eds.), Das Ende: Figuren einer Denkform. Poetik und
Hermeneutik XVI, Miinchen, 1996, pp. 155-182.

15. Pero aqui desde luego no debe pasarse por alto que la representacién de un
contrato sinalagmaético, que también conduce el desarrollo de los servicios deficitarios y
de las imposibilidades, es un descubrimiento juridico mucho maés tardio del derecho civil
romano.

171



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

cillas, al igual que las cosas. Cada uno de estos objetos se deja distinguir
de todo el resto, por lo tanto del unmarked state del mundo y, en vista
de ello, designarse. Frente a las interferencias se puede reaccionar con
una nueva definicién de la situacién. Qué problemas de consistencia
aparezcan, depende del ritmo que tenga el estilo de vida. Se necesita,
por ejemplo, tiempo para ir de un lugar a otro. Solamente con el de-
sarrollo de una cultura escrita aumentan los requisitos de consistencia
dentro de la semantica conservada. Frente a ello, se puede reaccionar
con —entre otras cosas— diferenciaciones sistémicas, que interrumpen
el peso de la consistencia por medio de distinciones sistema/entorno.
Pues las diferenciaciones sistémicas se distinguen de todas las formas
restantes de la diferenciacion por el hecho de que las posiciones de los
observadores se co-diferencian, y a partir de cada sistema se ve otra cosa
distinta que entorno.

De la diferenciacién sistémica como diferente a todas las otras for-
mas de diferenciacién solamente hablaremos cuando el sistema mismo
trace las fronteras entre si y el entorno, y cuando se reproduzca a si
mismo por medio de ello. Independientemente de las posibilidades de
algtin observador de comprobar contextos (por ejemplo, entre los ritos
y los mitos, o entre los roles religiosos), una formacién sistémica supone
(si se acepta esta ventaja de la teoria'®) que el sistema decide en el proce-
so de auto-observacién cudles operaciones reproducen el sistema y cua-
les no; por tanto, lo que pertenece al sistema y lo que no pertenece a él.
Incluso alli pueden por cierto aparecer observadores externos que tra-
bajen con otras distinciones y cesuras. Pero da igual lo que se disponga
en este contexto sobre el concepto sistémico: existen de todas maneras
sistemas «autopoiéticos» que producen en la red de las propias opera-
ciones todo aquello que para ellos cuenta como operacién sistémica y
que en el sistema se trata como capaz de acoplarse. De esto se sigue que
estos sistemas trabajan bajo la condicién de la clausura operativa, que se
liberan de la determinacién directamente externa de sus propios esta-
dos y se confian solamente a los acoplamientos estructurales, los cuales
canalizan (y excluyen) aquellas interferencias que en el sistema se tra-
tan como irritaciones y se transforman en informaciones manipulables.

Los cultos a los antepasados juegan un rol especial dentro de una
larga tradicion religiosa. Se los encuentra, surgiendo con independencia
unos de otros, en diferentes sociedades, tanto en Mesopotamia como
en China. La experiencia basica de la muerte de los propios padres o
abuelos motiva la pregunta acerca de qué ha sido de ellos, y esta pre-

16. Paraello y con més detalle N. Luhmann, Soziale Systeme: Grundrif§ einer allge-
meinen Theorie, Frankfurt a.M., 1984, cap. 11, nota 29.

172



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

gunta recibe un tinte tipicamente religioso mediante el hecho de que
no se puede estar seguro de si sobreviven como espiritus buenos y asis-
tenciales 0 como espiritus malos, y qué tipo de influencia tienen sobre
la familia. Los cultos, pero también las genealogias privadas, aseguran
y reproducen la memoria, incluso cuando la vida de los muertos cae
gradualmente en el olvido. Una genealogia sirve simultineamente como
esquema taxonémico y como punto de referencia para el ritual del culto
a los antepasados. Con la diferenciacién y reconocimiento institucional
de los cultos a los antepasados, la sociedad puede registrar una dife-
renciacién segmentada de base en los hogares de las familias, incluso
después de que hayan surgido estructuras politicas y religiones universa-
les, o representaciones morales fijadas en forma de texto. De este modo,
la diferenciacién de la religién se posibilita y frena al mismo tiempo.
Todavia no puede hablarse de un sistema religiéon que incluya todas las
comunicaciones religiosas y solamente ellas. El culto a los antepasados
permanece fuertemente unido a la vida de las familias en los hogares o
a sistemas de parentesco mds grandes (clanes), y debido a ello se repro-
duce de forma motivacional.

Pero las religiones universales, que pueden probar lo que tiene sen-
tido en su contexto y lo que no lo tiene, son sistemas autopoiéticos. Se
reproducen a si mismas mediante sus propias operaciones y requieren
para ello la distincién entre autorreferencia y heterorreferencia. Para
este fin, es de ayuda una base textual que sirve como canon, una or-
todoxia con limitada capacidad de aprendizaje. Pero los textos formu-
lan una descripcion del mundo; posibilitan, por tanto, la reproduccién
de la diferencia entre autorreferencia y heterorreferencia. El mundo se
interpreta religiosamente, se lo cubre con sentido religioso, pero esto
se realiza sobre la base de comunicaciones operativas que son capaces
de acoplarse en el sistema mismo. Entonces pueden verificarse juicios
sobre otras cosas con los propios medios. Estos medios textuales deben
presuponerse como vinculantes, como religio; su autointerpretacién debe
encontrar restricciones en su caricter sagrado; pues de lo contrario se
permitiria internamente que las descripciones fuesen modificadas cons-
tantemente desde fuera (por ejemplo, politicamente).

Cuando la religion ha alcanzado esta forma de diferenciacién, ofre-
ce una descripcién completa del mundo (desde su punto de vista). Esto
hace dificil, si no imposible, reconocer la diferenciacién de la religién
en la sociedad y reaccionar comunicativamente frente a ella, especial-
mente cuando casi todos comparten las mismas premisas de fe. La socie-
dad adopta una fijacién religiosa del mundo. Solamente en este mundo,
y precisamente en él, existen libertades para la comunicacién no-reli-
giosa. No todos los dias son Sabbath. Pero justamente el concentrado

173



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

temporal de la religion establece una diferencia, que estd connotada re-
ligiosamente como diferencia, como forma por tanto. El tiempo sagrado
y los otros tiempos son tiempos del mismo mundo, cuya unidad (reli-
giosa) se acenttia por medio de esta forma con dos lados.

El sistema religién es por consiguiente operativo, pero no esta cerra-
do al sentido. Ofrece a la sociedad esquemas de observacién que utili-
zan distinciones, en las cuales vuelve a aparecer la religién en uno de los
lados, como tiempo especial, como culto, como profesién sacerdotal, y
tipicamente en las tres dimensiones: temporal, objetiva y social. En esta
arquitectura compleja, que descansa en una re-entry de la religién en el
mundo definido religiosamente, se vuelve por tanto visible la base ope-
rativa del sistema religién, volviéndose al mismo tiempo invisible que la
distincién de la religién se debe a la religién misma. Se puede entonces
exponer el culto, el sacerdocio, etc., a la comunicacién (eventualmente
critica), sin poner por ello en cuestién la fijacién religiosa del mundo.
Esta no se encuentra a disposicién mientras no existan otras construc-
ciones del mundo (por ejemplo, las de las ciencias naturales).

Un sistema operativamente cerrado no puede comenzar ni finalizar
con las operaciones propias. Pues para ello tendria que ser capaz de
traspasar las fronteras propias con las operaciones propias. Puede ela-
borar una descripcién del principio y del fin, incluso una descripcién
del principio y fin del mundo; pero esto solamente puede suceder en el
mundo, entre el principio y el fin, porque Gnicamente puede suceder
con las operaciones de un sistema autopoiético que ya estid operando?’.
Precisamente por eso, en El Paraiso perdido de Milton, el arcangel Rafael
debe explicarle a Addn, que no puede saberlo, el sentido de la historia
universal desde el principio hasta el final; y todo bajo el supuesto de que
acaso Dios observe lo que deja acaecer antes del principio y después del
final. El tiempo se encuentra disponible como horizonte de narraciones,
pero narraciones que deben suceder en el tiempo.

Esta estructura autosuficiente de una re-entry del tiempo en el tiem-
po no se vuelve reconocible como paradoja en el plano descriptivo.
Solamente offece ocasién para discusiones acerca de la finitud/infinitud
espacial/temporal del mundo, que no rozan el problema con esta dis-
tincién, en cierta medida objetiva. Esto no dispensa a una descripcién
externa de esta descripcion de la pregunta acerca de c6mo puede uno
representarse el comienzo de un sistema autopoiético religién, cémo
puede reconstruirlo «cientificamente». Es bastante obvio que se con-

17. Cf. N. Luhmann, «Anfang und Ende: Probleme einer Unterscheidung», en N.
Luhmann y K. Eberhard Schorr (eds.), Zwischen Anfang und Ende: Fragen an die Pidago-
gik, Frankfurt a.M., 1990, pp. 11-23.

174



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

sidere la clausura operativa como una conquista evolutiva, que puede
alcanzarse de forma «equifinal» desde diferentes puntos de partida, en
la medida en que se cumplan precondiciones minimas. Volveremos so-
bre ello en conexién con las reflexiones acerca de la evolucién de la
religién, pero antes debemos completar el andlisis de la diferenciacién
de la religién desde otro punto de vista.

I

La comunicacién lingiiistica puede reaccionar frente a toda comuni-
cacién lingiiistica con un «si» 0 con un «no», aceptando o rechazando.
Segiin cémo se decida esto, se coloca o no se coloca en la base la comu-
nicacién precedente como premisa de futuras selecciones. En ambos
casos, el resultado puede conducir a la interrupcién de la comunicacién
corriente: en el consenso, porque ya no hay nada mas que decir; en el
disenso, porque una continuacién de la comunicacién aparece como
intutil. Pero también puede existir una comunicacién derivada en ambos
casos: en el consenso, porque solamente se tiene una base para una co-
municacién més arriesgada, mis plena de supuestos, mis constructiva;
en el disenso, porque solamente merece la pena disputar o discutir de
forma pacifica-controvertida. La bifurcacién si/no no significa lo mismo
que continuacién o interrupcién de la comunicacién. Por el contrario,
es aquel cédigo lingiiistico que garantiza que la comunicacién puede
continuar de todas maneras, sean cuales sean las causas externas (moti-
vos) que empujen el proceso a la via del si o a la del no.

A diferencia de la posicién que se encuentra representada hoy en
dia por Jiirgen Habermas'®, nosotros no partimos del hecho de que
existe un télos comunicativo inmanente, el cual prescribe normativa-
mente que se busque el acuerdo. Por eso, renunciamos a un concepto
normativo de racionalidad. Esta renuncia deja el camino libre para otro
planteamiento del problema. Precisamente la bifurcacién si/no constan-
temente renovada, es decir, el cédigo binario de la lengua, asegura la
autopoiesis del sistema de comunicacién sociedad, que puede continuar
operando en la via del si o en la via del no, o puede interrumpir cuan-
do aparecen en el horizonte otras posibilidades de comunicacién mas
atractivas. Pero entonces se arriba a la pregunta que nos ocupara ahora:
écémo puede asegurarse una aceptacién suficiente de la comunicacién
cuando el sentido ofertado se vuelve siempre mas selectivo, mas impro-

18. Cf.]. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 vols., Frankfurt a.M.,
1981 [Teoria de la accién comunicativa, Taurus, Madrid, 2 vols., 1987].

175



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

bable; cuando aumenta el caudal de exigencia, cuando la sociedad se
vuelve mas compleja?

Este es sobre todo el caso cuando se introduce y se extiende la es-
critura, de modo que se vuelven posibles comunicaciones que eluden
los controles de interaccién entre presentes. La escritura posibilita la
comunicacién entre ausentes, y los ausentes se encuentran mis libres
en la cuestién de si desean utilizar o no el sentido de lo leido, de si lo
creen o no lo creen, de si lo siguen como norma o instruccién o no. Esto
puede depender de coyunturas, oportunidades, vigilancias totalmente
diferentes, y la extensién temporal de las posibilidades de opcién ya se
encargari de que se vuelvan mads probables los rechazos o simplemen-
te la continuacién inconsistente de la comunicacién. La escritura, una
tecnologia de la comunicacién que es, en si misma, neutral, y que se
encuentra igualmente sometida al c6digo si/no, favorece al no.

La escritura permite ademds evitar los constrefiimientos de la inte-
raccién entre presentes, la presién del tiempo y las presiones de la per-
cepcion reciproca. Deja que el participante en la comunicacién sea mis
libre para elegir momentos y situaciones para la lectura, para interrum-
pirla y volverla a empezar, y con todo ello permite ganar una relacién
més personal con la comunicacién. Precisamente la época de los medios
de masa es una época de intensiva personalizacién de la participacién
en la comunicacién?. Solamente de esta manera resulta posible que la
participacién en la comunicacién (religiosa y de otro tipo) se vuelva una
experiencia muy personal.

Los inventos sociales importantes se ajustan exactamente a este pro-
blema, y no es ninguna casualidad que la construccién de los respectivos
logros evolutivos sea algo que venga inmediatamente después de la in-
troduccién de una escritura universal totalmente fonética, a saber, del
alfabeto. Es casi imposible hablar de una conexién causal, pero si de
una adecuacién que permite la realizacién de la sociedad en un nivel de
complejidad mas alto.

Los inventos sociales significativos, sobre todo la invencién del po-
der politico controlable y del dinero en moneda?, asi como la separa-
cién de una biisqueda de la verdad guiada dial6gica y literariamente?!,
llevaron a la sociedad griega de la Antigiiedad a un nivel de complejidad

19. Cf. E. Esposito, «Interaktion, Interaktivitit und Personalisierung der Massenme-
dien»: Soziale Systeme I (1995), pp. 225-260.

20. Para la relacién reciproca originaria de estas dos novedades bajo la forma del
tirano griego, cf. P N. Ure, The Origin of Tyranny, Cambridge, 1922.

21. Cf. para esto y parauna larga simbiosis entre ciencia y magia, que llega hasta el
siglo xvi1, G. E. R. Lloyd, Magic, Reason and Experience: Studies in the Origin and Deve-
lopment of Greek Science, Cambridge, 1979.

176



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

que desde entonces ha quedado conservada enla memoria institucional
de la sociedad y que no se ha olvidado, a pesar de todos los reveses.
Y tampoco se verid como una casualidad que esto pudo suceder bajo
condiciones que impedian a la religién las intervenciones en los ajustes
semanticos o estructurales. La diferenciacién estructural iniciada me-
diante ello no tuvo que enfrentarse a la religién, no tuvo que perseguir
un programa secularizador. Podia aceptar la religion en el plano de los
cultos intensivos hacia adentro, como momento de la diferenciacién
estructural de la sociedad.

Con la ayuda de una teoria general de los medios de comunicacién
simbélicamente generalizados puede reconstruirse este desarrollo?2. La
funcién de estos medios se relaciona con el problema de la acepta-
cién que se vuelve improbable. Este es su punto de partida comiin, y
también el remedio muestra coincidencias. Se trata siempre de con-
dicionamientos especiales que desplazan la situacién motivacional (y
«situacién motivacional» no se entiende aqui de manera psicolégica,
sino como subordinacién en funcionamiento de la comunicacién). Se
introducen medios de amenaza (poder) o medios de prueba (verdad),
se persuade por medio de una combinatoria de formas comprensible
por los sentidos (arte), por medio de la contraccién de esperanzas alta-
mente individuales en otro/a (amor), o mediante un «comodin» (dine-
ro) que puede volver a utilizarse. Se produce, por tanto, una relacién
artificial entre el condicionamiento y la motivacién que resulta com-
patible con contingencias mas altas, pero que al mismo tiempo debe
diferenciarse estructuralmente, abarca solamente aspectos parciales de
la convivencia social y tiende, en consecuencia, a las correspondientes
diferenciaciones sistémicas. Las consecuencias totales de este desarro-
llo se muestran solamente en el proceso de reconversién de la sociedad
moderna a la diferenciacién funcional.

También la religién tuvo que ser afectada por el mismo problema
de la aceptacién que se vuelve improbable. La readaptacién cultural
general a la nueva tecnologia comunicativa de la escritura ya exigia
modificaciones en los juicios de fe; por ejemplo, en la representacién
de un Dios continuamente presente-ausente, que todo lo observa; estos
juicios podian partir, en un principio, de la idea de que en el dmbito

22. Para una breve panorimica, cf. N. Luhmann, «Einfiihrende Bemerkungen zu
einer Theorie symbolisch generalisierter Kommunikationsmedien», en Id., Soziologische
Aufklirung 2, Opladen, 1975, pp. 170-192; para algunos medios en concreto, Id., Die
Politik der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 2000, pp. 18 ss.; Liebe als Passion: Zur Codierung
von Intimitdt, Frankfurt a.M., 1982 [El amor como pasién, Edicions 62, Barcelona, 1985];
Die Wirtschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1988, pp. 230 ss.; Die Wissenschaft der
Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1990, pp. 167 ss.

177



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

de la comunicacién humana la comunicacién religiosa sucedia oral-
mente?. Solamente habia que impedir la comunicacién corriente de
Dios con los seres humanos o restringirla a un corpus textual fijo; pues
de lo contrario se llegaria demasiado pronto a una acumulacién de
protocolos muy diferentes sobre los anuncios de Dios y, con ello, a una
desocupacién tecnolégicamente condicionada de los sacerdotes?* o a
su readaptacion profesional en tareas de posracionalizacién y armoni-
zacién de diferentes informes?’. La capacidad individual de probar y
reflexionar las exigencias de la fe, capacidad muy unida a la expansién
del dominio de la escritura, solamente se vuelve un problema con la im-
presion de libros y conduce, del lado protestante, a una exteriorizacién
mas fuerte (fe en la escritura —si no estuviera escrito no se creeria en
ello— y necesidad de una organizacién eclesial) y a una interiorizacién
més potente de la fe como experiencia propia y como convencimiento
en la confesién individual.

Algo apunta al hecho de que bajo esta presién de una problematica
general y tipica se ha desarrollado un medio de comunicacién especial,
simbdlicamente generalizado: la «fe»; al menos en el 4mbito cristiano.
Las condiciones de la recta fe se formulan en articulos (para la escritu-
ra, por tanto). Se encuentran formas de la confirmacién comunicativa
(la Iglesia en el sentido espiritual de una comunidad para la fe), y se
transforma la funcién de la vieja cultura ritual en una especie de me-
canismo simbiético, de formas corporales de estar unidos, incluso de
presencia corporal del Dios muerto. Todo esto tiene paralelos en otros
medios de comunicacién simbélicamente generalizados. Pero también
existen marcadas diferencias. Otros medios se diferencian en vista de la
pregunta de si el experimentar o actuar debe motivarse como seleccién
improbable, y se especializan de acuerdo con ello (por ejemplo, verdad
de un lado, poder del otro)?. La religién no puede seguir este principio
de distincién, ya que subordina toda vida a la observacién de Dios, y
se crearia dificultades si tuviese que aceptar que se pudiese ganar su
salvacion mediante un mero actuar librado a la voluntad o, a la inversa,
por medio de una experiencia que no encuentre ningtin correlato en el

23. Cf. paraello W. J. Ong, The Presence of the Word: Some Prolegomena for Cultu-
ral and Religious History, New Haven, 1967; {d., «Communications Media and the State
of Theology»: Cross Currents 19 (1969), pp. 462-480.

24. Tomo prestada esta formulacién de A. C. Danto, The Philosophical Disenfran-
chisement of Art, New York, 1986, p. 55.

25. Este problema también se encuentra en la creencia popular de las «cartas celes-
tiales» y en las numerosas apariciones visionarias en la Edad Media, cuya autenticidad
debia regularse de forma politico-eclesiéstica.

26. Para los detalles remito a la literatura citada en la nota 22 de este capitulo.

178



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

actuar correspondiente. Tampoco puede ordenar la estructura profesio-
nal de distincién entre sacerdotes y laicos segtin el esquema «uno actia,
el otro experimenta», ya que esto contradice la representacién de una
comunién en la fe. Dicho de otra manera: la religién esta encargada de
la unidad del ser humano, pero siempre se queda parada en una inex-
tricable correlacién entre el experimentar y el actuar. La unilateralidad
y artificialidad de la atribucién de selecciones, bien impresas de forma
externa (experimentar), bien motivadas internamente (actuar), poseen
un sentido adicional en el desbloqueo del otro lado de esta distincién;
pero precisamente esto no se ajusta a las exigencias religiosas de la fe.
Algo asi, ademds, deja abierta la pregunta de c6mo se arregla la religién
con el hecho de que resulta cada vez mds ficil rechazarla. Para repetir
esta pregunta: ¢en qué formas son aqui todavia posibles los acoplamien-
tos confiables de condicionamiento y motivacién cuando la sociedad
se vuelve mis compleja y las comunidades de inclusién local de base
interactiva pierden su peso para orientar el estilo de vida del individuo?

Se podria descubrir una especie de equivalente funcional en un com-
plejo semantico, en el cual se problematizaran las relaciones del tinico
Dios eterno con las miltiples almas que sobreviven a sus cuerpos?’. La
construccion del alma, y la correspondiente distincién entre cuerpo y
alma, sirven a la religién como punto de anclaje en el mundo, como po-
sibilidad de contratar intereses de supervivencia y como componente de
un medio propio, que hace representable un acoplamiento libre de las
almas y de sus destinos. La unidad de este medio se encuentra garantiza-
do por la figura del pecado, que deja que se vuelva un problema el hecho
de si Dios finalmente salvari el alma de cada individuo o la entregari a
la condena eterna?. Esto es un medio en la medida en que la relacién
entre Dios y las almas admite un gran niimero de combinaciones, aun-
que solamente dos valores finales (ipero asi y todo: dos!), la salvacién
o la condenacién, se encuentran a disposicién. El pecado se comprende
tanto de manera analégica como digital, esto es, como estado duradero
(habitus) de la vida corporal en este mundo y como actuar actual, es de-
cir, como culpa. La participacién de Dios se encuentra asegurada por el
hecho de que la autosatisfaccion, en este caso la autosalvacién, no se en-
cuentra a disposicién (como sucede, por otra parte, en todos los medios
de comunicacién simbdélicamente generalizados). Acaso uno se esfuerce
por una vida libre de pecado y por la consecucién de obras buenas; pero
si se realiza un balance v, en vista a ello, se cuenta con la salvacién, pue-

27. Para esto, con més detalle, N. Luhmann, Das Medium der Religion: Eine sozio-
logische Betrachtung iiber Gott und die Seelen, ms., 1994.
28. Cf. nuevamente A. Hahn, op. cit.

179



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

deresultar exactamente contraproducente, a saber: un rodeo astuto del
demonio, que ha colocado sus trampas en el camino que lleva al cielo.
La gracia es irrenunciable para las carreras sagradas elegidas individual-
mente, pero también y precisamente para recompensar con la salvacién
el arrepentimiento de los pecados. Y a pesar de ello, la salvacién de
cada alma posee y conserva su forma unica, individual. Dios conoce y
juzga de manera particular a cada individuo.

Esta coyuntura ideada parece cumplir con todas las condiciones de
un medio religioso. Ofrece un sustrato medial en el amor del Dios omnis-
ciente, que conduce configuraciones de formas muy especificas. Es dificil
discutir la fuerza motivacional de estos condicionamientos, al menos du-
rante algunos siglos. Ella trabaja, ademas, con medios altamente plausi-
bles y conservados desde antiguo; con la representacién de un Dios tinico
que todo lo ve, y con la suposicién de almas humanas que sobreviven a
sus cuerpos. Por otro lado, no deben desconocerse determinadas condi-
ciones histéricas, sobre todo la forma institucional, juridica y eclesidstica
con la que se administré este medio, y posibilidades relativamente buenas
para el consenso moral en relacién con los criterios que sirven como
programa para el c6digo salvacién/condenacién. Todo esto se ve cuestio-
nado por la Reforma, por la toma de posesién estatal de los tribunales
eclesiasticos y por los efectos de la impresién de libros. Por eso debe
dudarse si se trata de una conquista evolutiva que sobrevive a sus con-
diciones de surgimiento y a sus chances histdricas de éxito.

Puede suponerse que existe un equivalente funcional en la diferen-
ciacién estructural sistémica para esta pérdida de un medio de comu-
nicacién simbdlicamente generalizado, por lo tanto en una diferencia
inclusién/exclusién que, dado el caso, puede ser apoyada mediante la
organizacion correspondiente. La dimensién en que la Iglesia catélica
de la Edad Media adopta la forma de una universitas organizativa y
construida juridicamente habla a favor de esta hipétesis; e igualmente
el hecho de que frente a las herejias solamente se podia reaccionar me-
diante la exclusién o, después de la introduccién de la imprenta, por
medio de otras diferencias estructurales internas del cristianismo.

De todos modos, la cuestién es mis compleja de lo que puede
aparecer en una contrastacién tan simple. Otros 4mbitos funcionales
de la sociedad también tienden —cuando se han desarrollado medios
de comunicacién simbdlicamente generalizados y comienzan a obrar
su efecto— a la diferenciacién. Asi, la economia monetaria en rapida
expansion en la Edad Media hace saltar la vieja diferenciacién entre
economia familiar y sociedad civil por medio de un sistema econémico
que no se puede controlar politicamente, ni religiosamente, ni median-
te las jerarquias; y esto arruina hoy en todo el mundo la tradicional

180



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

economia familiar campesino-artesanal. Algo anilogo vale, en lo que
se refiere al poder de los cargos, para el moderno Estado territorial.
En estos casos, las posibilidades técnicas de la motivacién especial para
coyunturas problemiticas especificas conducen evidentemente a una
diferenciacioén sistémica inclusiva. En el caso de la religién, esto puede
haber transcurrido a la inversa: que en un primer momento uno se
apoye en la inclusién/exclusién, y que s6lo con la creciente movilidad
que causan las fisuras internas de la religién se vea la necesidad de es-
forzarse con més energia por medios de convencimientos propios del
sistema. La traduccién de la Biblia que hizo Lutero, el enrolamiento
religioso de los padres de familia, el gigantesco sistema escolar de la
orden jesuitica: todos resultan ser esfuerzos poco comunes para las
circunstancias medievales y ofrecen claro testimonio de ello. Y sélo
ahora llama sistemdaticamente la atencién con qué fuerza se desvia atin
la fe del pueblo de las representaciones de las iglesias.

Esta posicién especial de la religién (sobre todo en la Modernidad
temprana) no le permite efectuar muchas de las innovaciones semanti-
cas que marcan la representacién del mundo moderno. De esta mane-
ra, en la Modernidad temprana el concepto de «interés» comienza una
carrera que desemboca en una combinacién de especificacién y uni-
versalizacién; excluye por tanto (a despecho del discurso del «interés
de la raz6n») una agregacién del interés del ser humano en una tinica
meta final. Aqui fracasan todos los intentos de comprender los intere-
ses sagrados como intereses y dotarlos de prioridad frente a los intere-
ses mundanos. Dios —esto es lo que puede suponer un observador del
observador— dispondria sus medios para la gracia inmediatamente de
otra manera a fin de dejar que descarrile esa racionalidad estratégica y
calculadora. Por tanto, la religién también se encuentra fuera de todos
los intentos de calcular y controlar a los otros seres humanos a través
de su interés individual cuando fracasa la interaccién y la jerarquia. La
combinacién de especificacién y universalizacién necesaria para ello, y
su institucionalizacion en sistemas funcionales autopoiéticos, no pue-
den trasladarse a la fe religiosa.

Y por tanto, todo depende de que el mecanismo inclusién/exclusién
funcione con la suficiente fuerza de motivacién. Pero aqui, sin embargo,
la religién es un impedimento para si misma, con su autodescripcién
que remite a las necesidades humanas. Cada cual puede constatar en si
mismo con demasiada facilidad que no tiene esas necesidades: ni miedo
a la muerte, ni anhelo de un consuelo inefectivo en el caso de sufri-
miento, ni necesidad de donacién de sentido, ni tampoco necesidad de
coraje para motivos altruistas. La pregunta seria entonces: si no existe
un medio de comunicacién para la religién que se autosostenga y que

181



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

estructure la comunicacién hasta el detalle, icémo puede entonces el
framing de los motivos quedar entregado a las fronteras del sistema, es-
pecialmente bajo condiciones sociales que favorecen la erosion de todo
aislamiento y que invitan al continuo traspaso de fronteras?

Con esta carga especial, la religién se encuentra hoy en una so-
ciedad cuyas estructuras han sido readaptadas a la diferenciacién fun-
cional. Debido a ello, no existe ningiin tipo de problema en que la
religién también encuentre su lugar como un sistema funcional entre
otros. Puede continuar cuando se trata de la clausura operativa, de
la codificacién binaria, de la especificacién funcional. Naturalmente
que resulta inadecuado este idioma de una descripcion externa de la
religién y que no deja utilizarse para su autodescripcién; pero esto tam-
bién es vélido para los restantes sistemas funcionales. Pero ¢puede la
religion utilizar de la misma manera que antes sus fronteras sistémicas,
y en consecuencia la distincién entre inclusién y exclusién como meca-
nismo motivacional?

Volveremos sobre ello. En este momento solamente cabe afirmar
que, con la tendencia evolutiva hacia la diferenciacién, esta pregunta
sigue sin respuesta.

v

La diferenciacién de la comunicacién religiosa, que comienza con dis-
tinciones de temas y termina con una distincién sistémica autoengen-
drada y anclada en la comunicacién religiosa, puede describirse como
un proceso histérico, al menos retrospectivamente. Con esto no se dice
mucho méis que podria resultar adecuado un escalamiento tipo Gutt-
man. Las fases mas tardias del proceso presuponen las mis tempranas.
El proceso no podria transcurrir en la direccién contraria, a no ser bajo
la forma de una destruccién de sus resultados y con (o sin) un nuevo
comienzo que no garantiza el mismo transcurso.

Si se parte de una idea de proceso de este tipo, se tiene una férmula
descriptiva que presta atencion a las distinciones temporales, que puede
integrarse con las correspondientes descripciones de la historia social.
Pero para los objetivos cientificos no se ha ganado mucho. La idea de
proceso es adecuada como representacién-marco para los relatos. Pero
todos los intentos por determinar con mis exactitud la estructura de
un proceso de este tipo han fracasado. Esto es vilido para descripcio-
nes que perciben el proceso como reglado por una ley natural, que en
iguales condiciones de partida ceteris paribus conduciria a los mismos
resultados. Esto es valido para modelos de fases, los cuales estin dise-

182



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

fiados para que puedan datar las quiebras estructurales en la transicién
de una fase a otra (y esto con considerables tensiones e imprecisiones).
Esto es vilido para teorias neodialécticas del desarrollo en el sentido
de Hegel y Marx, incluso Adorno, que parten de la suposicién de que
las contradicciones son inestables y de este modo (como sustitutivo, en
cierta medida, de las causas determinables empiricamente) fuerzan tran-
siciones a otra organizacion de la realidad, ora espiritual, ora material.
En la sucesién de estas ofertas tedricas se esconde un aumento notable
de refinamiento constructivo. Pero siempre se parte de distinciones que
estructuran el proceso mismo o incluso, en el caso de la dialéctica, que
lo gestionan reflexivamente. Si se renunciara a ello, habria que renun-
ciar también a la categoria de proceso, pues entonces no se tendria nada
en la mano con lo cual se pudiese explicar la unidad del proceso desde
adentro hacia fuera.

Solamente con la aparicién de la teoria de la evolucién en sentido
darwiniano o posdarwiniano se vuelven visibles los supuestos para una
alternativa. El tratamiento de la evolucién del sistema religién queda
reservado para un capitulo posterior. Pero en este momento ya debe-
mos explicar, sin embargo, cuestiones teérico-evolutivas; pues también
la diferenciacién de sistemas parciales de la sociedad es un resultado de
la evolucién, es decir, de la evolucién del sistema sociedad mismo. Al
fin y al cabo, la diferenciacién de un sistema parcial es la evolucién de
una diferencia, de una forma con dos lados, a saber, del lado interno,
en el cual el sistema parcial produce complejidad propia y se entrega
a una dindmica propia, y del lado externo, de aquello, por tanto, que
alin resta de la sociedad cuando sucede esto?’. La diferenciacién es, en
todo caso, resultado de la evolucién que ha existido hasta el momen-
to y motivo de més evolucién social. En este contexto, y mirdndolo
desde el sistema sociedad, es casualidad que en determinados campos
operativos, por ejemplo aquellos con dotacién religiosa de sentido, se
pongan en marcha evoluciones auténomas, cuyos resultados tengan que
soportarse en algin otro sitio, pero que también puedan utilizarse; por
ejemplo para la legitimacion religiosa del dominio politico.

Pero ¢qué entendemos por «evolucién»? La teoria de la evolucién

29. Cf. para ello N. Luhmann, «The Paradox of System Differentiation and the Evo-
lution of Society», en J. C. Alexander y P. Coloma (eds.), Differentiation Theory and
Social Change: Comparative and Historical Perspectives, New York, 1990, pp. 409-440.

30. Una exposicién antes/después de esta especie, naturalmente, que simplifica de-
masiado. En la historia de la sociedad se encuentra a menudo un tipo de sistema dual con
importancia religiosa y politico-militar; un caso temprano de acoplamiento estructural
entre sistemas parciales y, al mismo tiempo, una forma en la que pueden consolidarse
diferencias estratificatorias y/o centro/periferia del sistema sociedad.

183



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

también ha sido tratada con frecuencia como una teoria del proceso, pero
este es un malentendido facilmente reconocible®!. La teoria de la evolu-
cién distingue variacién, seleccién y reestabilizacién, pero con el con-
cepto de la variacién ya supone estabilidad (re-estabilidad); luego monta
esta distincién en una teoria de sistemas, que presupone que solamente en
un sistema puede distinguirse una distincién con respecto a su entorno.
Ademas, se debe partir de que la distincién misma de estas funciones evo-
lutivas (y no solamente la correspondiente coyuntura de cambios de par-
tida) es un resultado de la evolucién, de tal manera que también se puede
explicar que, y c6mo, la evolucién se autoacelera, a saber: por medio de
la construccién de campos mas complejos de aplicacion para la diferen-
ciaci6n de las funciones evolutivas variacién, seleccién y reestabilizacién.

En esta distincién se puede leer, si se la comprende como una serie
de sucesos, un proceso. Pero considerada légicamente, se trata de una es-
tructura circular. La tarea de la teoria consiste en explicar los cambios de
estructura no planificados y, con ello, la construccién «morfogenética» de
los sistemas complejos (o con Darwin: la diversificacion de las especies).
Y en ello radica también su escindalo teoldgico, pues vuelve innecesaria
una de las demostraciones de Dios mis corrientes: la conclusién que va
de la complejidad y armonia de la creacién al creador.

Esta forma demasiado general (teérico-evolutiva) de distinguir plan-
tea la pregunta acerca de c6mo estin ocupadas estas distintas funciones
(por tanto, c6mo debe pensarse su realizacién como «mecanismos» evo-
lutivos) y c6mo debe interpretarse su separacién. En este punto se separa
la aplicacién sociolégica de la biolégica.

Nouestra tesis para esto es que la variacién afecta a las operaciones
seleccion de estructuras y reestabilizacién de la relacién entre sistema y
entorno. Esto explica también la necesaria circularidad de la teoria de
la evolucién, ya que las operaciones, estructuras y sistemas no pueden
aparecer con independencia de los otros. La separacion de las funciones
evolutivas debe entenderse como carencia de una coordinacién sistémi-
ca, en el sentido de que la variacién no fija cémo se selecciona (positiva
o negativamente) y en el sentido de que a partir de la seleccién (posi-
tiva 0 negativa) no se sigue inmediatamente si y c6mo el sistema —en
el caso de estructuras modificadas o de modificaciones reprimidas— ha
conservado sus limites frente al entorno, o cémo va a parar a una via

31. Sobre todo han caido en este malentendido las ciencias sociales que siguen re-
vistiendo interés histérico y que nunca, a pesar de toda oscilacién entre estructuralismo,
funcionalismo y evolucionismo, trabajaron realmente teérico-evolutivamente. Asi lo sos-
tiene con raz6n M. Blute, «Sociocultural Evolutionism: An Untried Theory»: Behavioral
Science 24 (1979), pp. 46-59.

184



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

expansiva o restrictiva y, visto a largo plazo, quizis destructiva. La ex-
presidén cléasica para esta incertidumbre empotrada se llama azar. Una
consecuencia de este arreglo es la incapacidad de predecir.

Una cosa estd clara: en las operaciones de los sistemas sociales se
trata siempre de comunicaciones, por tanto de sucesos que no tienen
duracién. De variacién solamente se puede hablar cuando las comu-
nicaciones llaman la atencién por inesperadas. En el caso normal, es
mas: casi siempre, se adjudica algo asi a la situacién y por lo tanto no
tiene consecuencias. Ademds, se posee la posibilidad de reaccionar en
la comunicacién misma con un «si» 0 con un «no», sin que esto tenga
que conducir a una modificacién de la estructura. El sistema se protege
casi en su totalidad contra las variaciones azarosas, cuyas ocasiones no
puede controlar.

Pero también puede ser que estas variaciones dejen reconocer for-
matos estructurales que se desvien de lo habitual. Alli, y solamente
alli, se plantea la pregunta de la seleccién positiva o negativa. De esta
manera, los temas pueden ir a parar bajo una interpretacién religiosa
de sentido o pueden perderla si se comunican explicaciones mejores.
Puede llegarse a confusiones que solamente cabe remediar mediante el
desvio de los habitos. O las coincidencias azarosas pueden combinarse
de manera tan convincente que uno se esfuerza por la ritualizacién
repetida. El vituosismo en el trato con temas sagrados puede llegar a
ser una ocasién para no confiar mis en el azar, sino buscar un sucesor
cuando se pierde al experto y de esta manera definir un rol. A partir
de la diferenciacién de roles pueden producirse problemas sucesorios;
con ellos, problemas de la regulacién del acceso a la sucesién, y con
ellos, problemas de definicién de las obligaciones del cargo, que de-
ben verse cumplidas de igual manera por antecesores y sucesores, de
donde se puede ver que las personas se distinguen en la gestién y en
c6mo lo hacen.

Suponemos, segiin ello, una conexién entre separacién de la va-
riacién y selecciéon como establecimiento de evolucién, por un lado,
y consolidacién creciente de una conciencia de formas, por otro. Con
esto también se vuelve comprensible que a partir de coyunturas de
partida muy diferentes, por tanto equifinales, se arribe al desarrollo
de recetas mdagicas y de ritos, los cuales, testados en cierta medida
evolutivamente, hacen distinguible la conformidad y el desvio, y con
ello posibilitan observaciones especificamente religiosas que pueden
distinguirse de otros campos de sentido. Para explicar el surgimiento
de formas no se necesita, para decirlo de otra manera, ninguna supo-
sicién acerca de situaciones especificas de necesidades (Malinowski)
o de funciones especificas (Radcliffe-Brown). Pero se necesitan supo-

185



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

siciones de prueba adicionales, sise pretende explicar que las formas
permanecen estables y que se enriquecen, en su uso repetido, con sen-
tido, con interpretaciones y con leyendas. La teoria clisica de la evolu-
cién hubiese argumentado aqui con natural selection y no hubiese dis-
tinguido entre seleccién y estabilizacién?2. Resultara mas correcto partir
del hecho de que las fijaciones estructurales pueden conducir a adapta-
ciones malas, tanto internas como externas’’, que en el futuro pueden
derivar en problemas de estabilidad, o que pueden no hacerlo. Pues
los sistemas originados evolutivamente (no planificados) siempre se en-
cuentran caracterizados por un alto grado de «propensién al error» y
«robustez» o loose coupling; de otra manera no se dejarian separar la
funcién de seleccién y la funcién de reestablecimiento.

La diferenciacién de un mundo de formas religiosas puede ponerse
en funcionamiento de manera automotivada y seguir adelante. Pero
siempre conserva una relacién con la diferenciacién social ya existente
y con su substrato ecolégico. Si la diferenciacién solamente est re-
lacionada con la edad y el sexo de los seres humanos, entonces a los
problemas de la transicién y, con ello, del «procesamiento» de esta di-
ferencia, se les busca dotaciones religiosas de formas. ¢Cémo se vuel-
ve un/a nifio/a hombre o mujer? Si ya existe la constitucién familiar,
por tanto diferenciacién segmentaria, quizis resulte importante saber,
para la plausibilidad de la eleccién religiosa de formas, si las unidades
segmentarias estin definidas primariamente por el parentesco o pri-
mariamente por la convivencia territorial. Segiin cuil sea el caso, serd
mas convincente un culto a los antepasados o un sistema de dioses
locales que prometen proteccién y riqueza. En ambos casos, la opcién
estari determinada por las necesidades de evitar el conflicto y por la
exogamia dada con la segmentacién. Se puede, por tanto, suponer
que las variaciones en el plano de la comunicacién cotidiana, si bien
ocurren en grandes cantidades y en una especie de memoria de corto
alcance (memoria para el caso, para la situacién), también es posible
referirse a ellas dentro de un plazo corto; pero las selecciones positivas
solamente son probables cuando son acoplables en el contexto de una
diferenciacién social ya existente. Esto no debe ser vilido sin excep-
ciones. Precisamente el sistema religién desarrolla también conceptos
con una plausibilidad autocreada; el concepto de milagro, por ejem-

32. Véase la formulacién selective retention, en uno de los intentos mas impresio-
nantes por trasladar el disefio de la teoria darwiniana a las ciencias sociales, en D. T. Cam-
pbell, «Variation and Selective Retention in Socio-Cultural Evolution»: General Systems
14 (1969), pp. 69-85.

33. Cf. R. A. Rappaport, «Maladaptation in Social Systems», en J. Friedman y M. J.
Rowlands (eds.), The Evolution of Social Systems, Pittsburgh, 1978, pp. 49-71.

186



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

plo. Y también permite quiebres exitosos del tabi, que con frecuencia
caracterizan a los héroes religiosos o a los fundadores de una nueva
religién.

Ni las necesidades humanas bdsicas preexistentes ni las funciones
sociales son, por consiguiente, puntos de partida utiles para las ex-
plicaciones evolutivas. Tales teorias se desarrollaron en relacién a los
sistemas sociales primitivos y subestiman el enorme potencial morfo-
genético de la operacién autopoiética comunicacién. Esto vale espe-
cialmente cuando también se intenta explicar tedrico-evolutivamente
(¢y de qué otra forma seria posible?) la transicién a las altas culturas y
a la sociedad moderna. Con ello no se pone en duda la importancia de
las necesidades o de las funciones; pero su relevancia tiene que ver con
problemas del reestablecimiento evolutivo, con la capacidad de aco-
plamiento externa o interna de nuevos desarrollos y con la capacidad
de soportar sus propias cargas (por ejemplo: plus de trabajo, escasez,
esclavizacién, etc., como consecuencias de un desarrollo econémico
superior). Tipicamente, en las fases de transicién de la evolucién su-
cede un cambio de funcién. Aquellas funciones que en un principio
habian favorecido una seleccién positiva de estructuras nuevas (por
ejemplo: conformacién de la familia, escritura, acufiacién de moneda,
contrato como fuente de surgimiento de obligaciones) no necesitan
corresponderse con estas otras que cristalizan posteriormente.

De este modo, se produce sin embargo una quiebra con las clisicas
explicaciones causales. Cuando la autopoiesis afirma que los sistemas
se reproducen a si mismos con ayuda de aquellas operaciones que ellos
mismos habian producido, el peso de la explicacién vuelve a caer so-
bre la teoria de la evolucién, pues dentro de la teoria de sistemas no
puede responderse a la pregunta por el take-off, por el inicio desen-
cadenante. Pero la teoria de la evolucién anula esta pregunta. Ella
aclara la evolucién mediante diferencias que, a su vez, son resultado
de la evolucién. La pregunta acerca del origen tiene, finalmente, su
punto de fuga en la admisién de un big-bang, de una primera diferen-
cia. Pero quizds pueda salirse del paso sin una narracién mitica de este
tipo si uno se restringe a describir las innovaciones estructurales en el
esquema de la teoria de la evolucién. Pues en todo caso, el problema
de una cesura, bien al comienzo, bien en la mitad, es un problema de
planteamiento paraddjico, a saber: la pregunta acerca de la unidad de
la diferencia entre antes y después. La religién ha encontrado posibili-
dades de desplegar esta paradoja, bien a través de relatos miticos, bien
a través de la observacién del Dios que observa, que ya esti siempre
presente en todas las diferencias como unidad presupuesta. La ciencia
no podra hacerlo mejor, aunque lo hace de otra forma.

187



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

\Y

Luego de estos anilisis tedrico-evolutivos, retornamos una vez mas a
los problemas estructurales de la diferenciacién del sistema religién.
Estos pueden volverse tema de diferentes maneras. La religién universal
desarrollada tiene, por un lado, problemas en las «propias bases», es
decir, problemas de religiosidad popular, de «supersticién», de religio-
sidad mdgica, que sobrevive persistentemente, pero que también vuelve
a surgir, o también de la indiferencia que se conforma con una racién
minima de conocimiento de la fe. Por otro lado, el sistema religién tam-
bién se ve confrontado con la frontera externa autoproducida, en cuyo
otro lado sucede algo distinto.

En la frontera «interna» del sistema se debe llevar a cabo una lucha
constante y completamente desesperanzada, especialmente del lado de
un saber «estudiado», adquirido de forma laboriosa y lenta, que no en-
cuentra ya ninguna resonancia en situaciones practicas; en comparacion
quizés con un saber adivinatorio, un saber ritual (por ejemplo el de los
brahmanes) o un saber medicinal y curativo, que se requiere continua-
mente. Cuando existen, como en el cristianismo, reglas formales de
coordinacién, se sobrestima sin excepcién la dimensién de penetracién
religiosa de la vida y el actuar cotidianos. Esto es vélido para Europa, a
pesar de la introduccién de la confesién, que sigue su propia doctrina
del pecado y casuistica, hasta bien entrada la Epoca Moderna, en don-
de finalmente se puede explicar la falta de convocatoria de la religién
como «secularizacién». También es valido, y més ain para los territorios
conquistados por el catolicismo en América Latina, en los cuales los
cultos sincréticos del tipo mas diverso unen los intereses religiosos de
la poblacién y la conexién con el catolicismo solamente sucede a tra-
vés de «Maria». La 6ptica del mapa también lleva a que se sobreestime
la unidad religiosa; como si todos los chinos hubiesen oido hablar de
Confucio o de Buda y como si el culto a los antepasados especifico del
clan jugase un papel subordinado. Solamente la investigacién social mo-
derna pone las realidades bajo una luz mas cierta.

Frente a esta frontera interna del sistema religion, las fronteras ex-
ternas, en relacion con otros sistemas funcionales, parecen recibir me-
nos atencién. En primer lugar, llama la atencién que la semantica reli-
giosa tradicional haya trabajado en considerable medida con préstamos
de plausibilidad de otra proveniencia y que hasta la época mas reciente
le haya ido bien de esta manera. Los ejemplos principales se refieren a la
familia o a la estructura de clan y al dominio politico. En ambos casos
se pueden mostrar, para todas las sociedades tradicionales, restricciones
de diferenciacién funcional, las cuales descansan sobre el hecho de que

188



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

elacoplamiento semantico se utiliza de ambos lados. Mientras esto pue-
da suponerse, la religién puede permitirse una considerable distancia,
cuando no el rechazo, respecto a otros 4mbitos de la convivencia social,
sobre todo frente a las ansias ilimitadas de lucro —siempre peligrosas
politicamente— en el marco de la economia monetaria y frente a las
relaciones amorosas sin reserva en las familias.

Cuando, como estd muy difundido en China, los clanes familiares
se mantienen unidos por medio de un culto a los antepasados, esto po-
sibilita la conformacién de unidades de parentesco multifuncionales, las
cuales, en proporcién mas amplia, garantizan también preguntas eco-
némicas, intermediacién de contactos politicos, educacién (incluyendo
la eleccién de promocién de la carrera) y observancia del Derecho sin
utilizacién de los tribunales mediante los derechos individuales del su-
jeto. Las considerables resistencias a la modernizacién que se pueden
observar en China, si las comparamos con el Japén moderno, quizas
puedan reducirse a esto. Por otro lado, el sistema religién se ve libe-
rado de esta unién de religiosidad y puede limitarse, en comparacién
con las religiones de la fe de Occidente, a la consideracién de cuestiones
cosmoldgicas y morales. Los cultos a los antepasados sirven en muchos
casos para la solucién «casera» de problemas de orientacién religiosa,
de la «domesticacion» —si puede decirse de esta forma— de los aspec-
tos mas atemorizantes de las potencias del mas all4.

Simbiosis similares pueden observarse en la relacién entre reli-
gién y politica. La terminologia del dominio se adapta en la religién y
promueve aqui una jerarquizacién de las potencias religiosas, que en
consecuencia no actian de manera tan arbitraria como lo harian sin
dominador. Cuando existe un rey, se ofrece la posibilidad de imitar la
terminologia politica en la religién?. Por otro lado, el mismo esquema
de legitimacién del dominio politico sirve hasta bien entrada la Mo-
dernidad, cuando en el siglo xv1I es disuelto por las construcciones de
contrato social. Hasta la Revolucién francesa, el cuerpo sagrado del
monarca sirve como punto de identificacion entre politica y religién,
y es sustituido en la Revolucién, con mucho trabajo, por la volonté

34. Para las transformaciones bajo el régimen comunista, que solamente copia las
viejas estructuras de clan dentro de las organizaciones de trabajo, pero que no logra que
el comportamiento individual se encuentre expuesto al acceso directo de modificaciones
en el sistema juridico, econémico y politico, cf. L. Hanlin, Die Grundstrukturen der chine-
sischen Gesellschaft: Vom traditionellen Clansystem zur modernen Danwei-Organisation,
Opladen, 1991.

35. Para las investigaciones comparativas resultan muy adecuadas en los nuevos
tiempos las religiones africanas, porque en el Africa tradicional surgieron en parte reinos,
y se han conservado, también en parte, culturas tribales «sin Estado».

189



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

générale, es decir, por decisiones. El mismo postulado de soberania del
reciente Estado moderno, que incluye la soberania juridica, se consuela
en cierta medida a si mismo con el presupuesto de que todo ocurre
bajo la vigilancia de Dios y en los limites de su ius divinum; hasta que
los derechos burgueses de libertad estén tan desarrollados que puedan
hacerse cargo de esta funcion de limitacién del poder.

La demolicién de estas simbiosis se encuentra en conexién con el
avance de un primado de diferenciacién funcional de la sociedad. Las
relaciones de la religién con otros sistemas funcionales son ahora tan
diferentes, y el desafio a la religién por el mero hecho de la autonomia
de otros sistemas funcionales es tan fuerte, que los problemas ya no
pueden solucionarse a través de equivalencias semanticas. Pretendemos
discutir la problematica ahora dominante con dos ejemplos: en la re-
lacién del sistema religién con el sistema ciencia y con el sistema arte.

La concepcién mas generalizada, también dominante en sociologia,
es que la religién, precisamente en relacién a las ciencias, se encuentra
confusa por las consecuencias de la secularizacién, e intenta afirmarse
contra ello dentro de condiciones mas dificiles. Las investigaciones
empiricas muestran claramente que tanto los cientificos como los in-
telectuales en general son menos religiosos que el promedio de la po-
blacién?®¢. Un resultado de este tipo, que descansa sobre la superacién
de las actitudes individuales, dice sin embargo poco acerca de si y c6mo
el sistema religién se ve afectado por la concepcién cientifica del mun-
do. Es por demis probable que sea mas bien la ciencia la que busque
mantener una distancia frente a la religién y la que tenga que defender
intereses constructivos, y no a la inversa¥. Los circulos eclesiasticos di-
rigentes ya no perciben aqui grandes problemas, sino mis bien tareas de
limpieza y explicacién dentro del reconocimiento mutuo®. En el 4mbi-
to de las ciencias, y como respuesta a esto, surgen tendencias hacia una

36. Véase la panordmica de la investigacién en R. Wuthnow, «Science and the Sa-
cred», en P E. Hammond (ed.), The Sacred in a Secular Age: Toward Revision in the
Scientific Study of Religion, Berkeley, Cal., 1985, pp. 187-203. También es posible que
el contraste en Estados Unidos, con una religiosidad promedio relativamente alta (sin
importar lo que signifiquen estos valores estadisticos), sea mis agudo que en otro lugar.

37. R. Wuthnow, op. cit., concluye esto a partir de que (entre otras cosas) la distan-
cia hacia la religién es mayor en los cientificos sociales que en los cientificos naturales,
que disponen de un paradigma seguro y una investigacién altamente consensuada, y que
por eso mismo pueden permitirse la religién en mayor grado que los cientificos sociales.
Y precisamente soci6logos como Max Weber, que investigan sobre religién, deben esfor-
zarse por aclarar que sus intereses en el objeto no son intereses religiosos.

38. Véanse, por ejemplo, los resultados de unas jornadas sobre teoria de la evolucién
impulsadas e inauguradas por el cardenal Konig, publicadas en R. J. Riedl y F. Kreuzer
(eds.), Evolution und Menschenbild, Hamburg, 1983, o, en la misma linea, las actividades
del foro St. Stephanus en Viena.

190



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

epistemologia constructiva. Evidentemente, se ha firmado la paz bajo el
signo de la diferenciacién funcional realizada, y ninguna de las partes
se arroga el derecho de poder resolver de mejor manera las tareas de la
otra. Se producen encuentros en el terreno sistémico neutral de la ética,
para discutir aqui sobre lo permitido y lo prohibido, con lo cual el cien-
tifico comprueba que no puede seguir adelante apelando a la verdad,
porque su caricter dafiino constituye precisamente el problema, y el
te6logo evita apelar a su conocimiento de los criterios que Dios habria
de estatuir en un caso semejante.

La pregunta sigue siendo si este respeto mutuo impuesto en la rela-
cién religion/ciencias naturales también puede trasladarse a las ciencias
sociales y especialmente a la sociologia que se ocupa de la religién. Aqui
solamente se puede alcanzar algo similar si se proporcionan referencias
sistémicas y se distingue, de acuerdo con ello, entre descripcién exter-
na (sociolégica) e interna (por ejemplo teoldgica) de la religién. Pero
entonces, en ambas descripciones se trata del mismo objeto, pues de lo
contrario la distincién externo/interno no tendria ningiin sentido. La
sociologia puede reaccionar ante esto en la medida en que dispone su
teoria (con considerables dificultades teéricas y problemas légicos no
explicados) como la teoria de un sistema que se describe a si mismo. En
ese caso, puede permitirse adjudicar una funcién al sistema, funcién que
no puede aparecer (o que s6lo puede hacerlo de manera paradoéjica) en
su autodescripcién. Lo que la teologia diga cuando la sociologia también
funcionalice las figuras mas sagradas y los puntos irrenunciables de la
fe es algo que debe esperarse. El problema no se planteard como alter-
nativa entre aceptar y rechazar. Antes bien, el sistema religién tendra la
ocasién de observar las ataduras propias como si lo hiciese desde fuera.

La relacion del sistema religién con el sistema arte, que gradual-
mente se independiza de él, es totalmente comparable, aunque deben
tenerse naturalmente en cuenta las distinciones de las operaciones, de
las codificaciones, de las funciones y de la historia de la diferenciacién.
Si bien s6lo en el siglo xvi se llega a la representacién de unidad y auto-
nomia de todas las bellas artes, el arte ya se libera en el siglo xv, si no en
el xtv, de la tutela de la religién. Las imagenes ya no son en primera li-
nea imagenes para el culto o ayudas pedagdgicas y mnemotécnicas para
analfabetos®. Las letras ya no se encuentran restringidas a los clérigos,
de manera tal que las controversias que conciernen al texto, por ejemplo
la retérica y la poética, ya no son controversias internas de la religi6n.
Pero sobre todo el redescubrimiento del arte y la poesia antiguas para el

39. La monografia actualmente mas competente para esto es H. Belting, Bild und
Kult: Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen, 1990.

191



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Renacimiento significa que alguna vez ya hubo perfeccién en este mun-
doy que la reconquista de las habilidades respectivas es una meta que se
distingue claramente de la adoracién religiosa y de la simbolizacién de
cuestiones trascendentes, sin que esto tuviese que significar una critica
o siquiera un rechazo de la religion. La discusion antiqui/moderni®, que
ya comienza en la Edad Media, no puede referirse naturalmente a la
religién y conduce —en la medida en que atrae hacia si una discusién de
criterios— a una conciencia especial de saber hacer en la poesia, la pin-
tura, la tecnologia, etc. Poco después de la introduccién de la imprenta
se llega, en primer lugar en Italia, a una literatura critica muy extensa,
dificil de abarcar actualmente en su totalidad, que se nutre tanto de los
textos antiguos como de las celebridades de la época (Ariosto, Tasso,
Miguel Angel, Rafael, etc.). Unicamente en la formulacién del titulo
Le Vite dei pin eccellenti pittori, scultori ed architetti recuerda Vasari
de manera muy débil el tipo de texto que en algiin momento se habia
ocupado de la vida de los santos.

Si se presta atencién a un tema especial, el tratamiento de lo sor-
prendente, lo maravilloso, la admiratio y lo que suscita stupor, enton-
ces aqui también se ve que el tratamiento en la discusién artistica y
literaria se desprende gradualmente de connotaciones religiosas y de
los nexos del reconocimiento. La tematica se desvia, acercindose a la
Poética de Aristételes, hacia una relacion entre imitacion y perplejidad,
entre redundancia y variacién sorpresiva*!, y desvia finalmente aquello
que se espera como meraviglia, desde la singularidad de los temas hacia
la ejecucién artistica misma. Cuando por ejemplo Muratori determina
lo bello poetico como vero nuovo e meraviglioso dilettevole, solamente
estd pensando en la ejecucién del artista®?,

En vista a esta situacién, se llega en el purismo protestante y en la
Contrarreforma —luego del concilio de Trento— a una critica de la
permisividad artistica, especialmente en lo que respecta a las artes de
la masica y de la pintura, las cuales seducen los sentidos. Pero aqui ya
no se trata de controversias internas de la religién o de controversias

40. Cf. A. Buck, «Aus der Vorgeschichte der Querelle des Anciens et des Modernes
im Mittelalter und Renaissance»: Bibliothéque de I'Humanisme et de la Renaissance 20
(1958), pp. 527-541; 1d., Die «Querelle des anciens et des modernes» im italienischen
Selbstverstindnis der Renaissance und des Barocks, Wiesbaden, 1973; E. Goessmann,
Antiqui und Moderni im Mittelalter: Eine geschichtliche Standortbestimmung, Miinchen,
1974.

41. Para esto con mis detalle B. Hathaway, Marvels and Commonplaces: Renaissan-
ce Literary Criticism, New York, 1968.

42. L.A. Muratori, Della perfetta poesia italiana (1706), citado segtin la edicién de
Milano, 1971, vol. I, p. 104. Y cuando un poeta posee mds de esta capacidad que otros,
esto ya no se concibe como un don de Dios (vol. I, pp. 217 s.).

192



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

teolégicas (por ejemplo, de si es fiable hacerse una imagen de Dios o de
si hay que respetar su prohibicién de las imigenes), sino que la disputa
se refiere ahora a las relaciones entre el sistema religion y el sistema arte.
Estas relaciones pueden disolverse por medio de la reserva de un dmbito
especialmente estéril para el arte sagrado, mediante el estilo del «Barro-
co» que respeta el decorum, o también a través de un manierismo expre-
sivo dirigido hacia objetivos religiosos. Todo esto mientras la autorre-
flexién del sistema arte y su historia de estilos sigue su camino propio.

Para concluir, en estos ejemplos se puede ver que la religién debe
agradecer desde hace mucho sus esfuerzos especiales a una diferencia-
cién social, pero a su vez pudo formular con ello una descripcién del
mundo vinculante para la sociedad, que solamente estaba diferenciada
de forma paralela a la estratificacién en variantes mds dogmaiticas o mas
mégico-populares. Con el comienzo de la Modernidad, se desarrollan
sistemas funcionales en los flancos, que respetan totalmente la religion,
pero que siguen una dindmica propia. A este giro de la evolucién so-
cial la religién puede oponer muy poca resistencia. Ella flexibiliza sus
propios medios organizadores y dogmaticos y se ayuda, si se puede de-
cir asi, mediante out-sourcing y rechazo de 4mbitos comunicativos con
demasiadas interferencias. El resultado final solamente consiste en que
la religién tinicamente pueda ser una funcién mas entre otras precisa-
mente cuando intenta ofrecer una relevancia suprema o algo fuera de
lo cotidiano.

VI

La diferenciacién del sistema religién conduce a una clausura operativa
y a una reproduccién autopoiética de este sistema. De otra forma no
puede asegurarse que la comunicacion religiosa se reconozca como tal
solamente en una red de comunicaciones religiosas. El desacople del en-
torno social tiene como consecuencia una indeterminacién estructural
interna con un excedente de posibilidades comunicativas. Esto obliga
al sistema a auto-organizarse. Pero la auto-organizacién solamente es
posible si el sistema dispone de suficiente «microdiversidad»*. En el
sistema derecho, por ejemplo, tiene que aparecer un niimero suficiente
de disputas juridicas diferentes, en el sistema economia, un niimero sufi-
ciente de transacciones diferentes. Para el sistema religion, se podria su-
poner que, en el plano de la comunicacion religiosa, deben aparecer las

43. Cf.paraello N. Mai y A. Raybaut, «Microdiversity and Macro-order: Toward a
Self-Organization Approach»: Revue internationale de systémique 10 (1996), pp. 223-229.

193



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

suficientes ocasiones diferentes para ello. La participacién en la religién
se personaliza, y no en tltimo lugar, debido a que los textos sagrados
se imprimen y se reparten para la lectura privada. Una prictica piadosa
altamente estandarizada, que se restringiese por ejemplo a la visita re-
gular de la iglesia, no llenaria esta necesidad y secaria, en cierta medida,
el sistema religion. Se transformaria entonces en un sistema autoritario-
regulativo, que seria sumamente propenso a una pérdida de autoridad
y/o a una disminucién del interés y la motivacién.

En el plano de las instituciones, organizaciones y textos se deja des-
cribir realmente bien la diferenciacién de un sistema funcional para la
religién. Existen suficientes pricticas y lecturas especificas que se dejan
clasificar claramente como religiosas. El sistema religién se ha diferen-
ciado por medio de operaciones propias y debe reconocerse en ello.
Las dudas pueden superarse, en mayor o menor medida, en la comuni-
cacién —con un resto de diversidad de opiniones, que pueden seguirse
tratando como diferentes— segiin cuil sea el sistema.

Para finalizar, debe indicarse sin embargo que este cuadro debe mo-
dificarse al menos en un punto. Existen movimientos religiosos que son
al mismo tiempo movimientos politicos (y a la inversa: movimientos
politicos sobre fundamentos religiosos y con intensidad condicionada
religiosamente). Se podria pensar en el movimiento islimico que con-
dujo a la caida del régimen del Sha. O en el movimiento sindical polaco
(Solidarnosz), que hizo estallar las fronteras de un mandato politico de
los sindicatos y que para eso contaba, y no en ltimo lugar, con recur-
sos religiosos. O en muchos movimientos a favor de los civil rights en
Estados Unidos, sobre todo aquellos que luchan por los derechos de la
poblacién discriminada racialmente. Como muestran estos ejemplos,
existen sistemas sociales que no se dejan subsumir claramente en un
sistema funcional o en otro; que, por ejemplo, en sus motivos y sus
comunicaciones se refieren a la religién, pero en sus metas estin orien-
tados politicamente.

La explicacién de estas formas mixtas debe buscarse en la forma
moderna y especifica de movilizacién social. Esta movilizacién, como
tipo de los sistemas sociales, ya tiene un estado de excepcién. Los mo-
vimientos sociales no son sistemas interactivos, ni sistemas organizados,
y mucho menos sistemas funcionales de la sociedad moderna. Ellos se
catalizan a si mismos con ayuda de la forma protesta, esto es, con recla-
maciones que ellos mismos no pueden satisfacer y que tampoco quieren
hacerlo. En esta forma de oposicién, que requiere actividad del oponen-
te, pueden unirse raices religiosas con objetivos politicos. Seguramente
existen movimientos puramente seculares, y sobre todo participantes
que se enrolan por diversos motivos no-religiosos (¢autorrealizacién?).

194



LA DIFERENCIACION DE LA COMUNICACION RELIGIOSA

A nosotros, en este lugar, solamente nos interesa la posibilidad de una
fusion entre religion y politica en vista a una diferenciacién funcional
sistémica que subsista y sea visible.

Con la forma protesta, los movimientos sociales se dan a si mismos
la autorizacién de ignorar las autodescripciones de los sistemas funcio-
nales y la légica de la diferenciacién funcional. Por ello, pueden fusio-
nar religién y politica dentro del marco de su propia comunicacién.
Pero la protesta tiene, como toda forma, otro lado. Si lo reclamado tie-
ne que cumplirse —bien mediante el movimiento triunfante, bien por
medio de sus destinatarios—, entonces se vuelve inevitablemente a las
diferenciaciones, que pueden acoplarse a la diferenciacién funcional del
sistema sociedad; o a singularidades regionales (por ejemplo en Ir4n), a
las cuales les cuesta mucho esfuerzo la produccién de conexiones con la
sociedad global funcionalmente diferenciada.

195






Capitulo 6

ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

Los sistemas sociales organizados juegan un papel importante e impres-
cindible en todos los sistemas funcionales de la sociedad moderna. Seria
muy extrafio que en el caso de la religién fuese diferente. Pero por otro
lado, también es dificil representarse que los procesos organizados de
decisién transcurran bajo la forma de acciones religiosas, que las deci-
siones que vinculan a la organizacién se tomen bajo la forma de una
oracién comunitaria o que simplemente vayan acompafiadas del ruego
por la inspiracién divina. Los registros mismos no son objetos sagrados
en las administraciones eclesiales y los acuerdos deben realizarse e im-
ponerse incluso cuando algunos participantes opinan que se desvian de
la voluntad expresa de Dios!.

La antigua tradicién europea, cuyos efectos obran hasta bien entra-
da la Edad Moderna, no habia distinguido claramente entre sociedad y
organizacién. El concepto actual de organizacién surge solamente en
el siglo X1X, como divisién de la seméntica general en orden y organis-
mo?. La sociedad misma se entendia (con variantes conceptuales muy
diferentes) como orden natural de convivencia de los seres humanos
o incluso como resultado de un contrato social, que a su vez estaba
motivado por la naturaleza. Se puede resumir esta tradicién con con-

1. Véase en el Talmud la historia sobre la resolucién del horno de Ajnai. Véase la
indicacién supra, capitulo 2, nota 51.

2. Cf. N. Luhmann, «Organisation», en Historisches Worterbuch der Philosophie,
vol. 6, Basel, 1984, pp. 1326-1328.

197



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

ceptos como «corporacién» o «entidad». Con ello también queda claro
que esta terminologia distingue aquello que designa de las familias o
los hogares familiares, 4mbito en el cual cada individuo nace de ma-
nera natural y que determina su lugar en el orden diferenciado de la
sociedad.

La organizacién es mediadora entre la dotacién religiosa de sen-
tido, que produce mitos o dogmas, y la practica cotidiana del com-
portamiento especificamente religioso. De esta manera ocupa el lugar
(incluso si organiza cultos) que en el mundo antiguo habian ocupado
los cultos, bien como cultos a los antepasados en las familias, bien
como rituales socialmente institucionalizados, cuya referencia directa
a las representaciones de la fe se encuentra mediada hoy en dia por la
organizacién; y solamente a partir de esto se producen problemas de
pertenencia y de decisién a favor o en contra.

Desde la Edad Media, las corporaciones —comprendidas juridi-
camente con el concepto de universitas— se desarrollan hacia una
diversidad que en principio era intrincada: junto a la societas civilis,
determinada por el dominio politico, existe la Iglesia fundada sobre
su propio derecho; existen ciudades, monasterios, 6rdenes, universi-
dades, gremios y corporaciones, incluso corporaciones profesionales
(Standschaften). Los motivos de diferenciacién son en parte aquellos
de ordenamiento interior y disciplinamiento especial, en parte de re-
presentacién politica de la ciudad vy territoriales. El sistema religién
participa en esta regulacién corporativa especial bajo la forma de «igle-
sia», pero también bajo la forma de 6rdenes y monasterios; es mis, la
Iglesia consigue para si, con mucho trabajo y resistiendo las tendencias
teocrdticas del imperio, la teoria de la universitas®, muy copiada pos-
teriormente; teoria que cuenta con un alto grado de jurisprudencia de
los problemas sistémicos internos, con un aparato de tribunales pro-
pios, con un sistema de textos propios, y sobre todo con una estruc-
tura jerdrquica claramente elaborada, que garantiza su capacidad de
decision en cuestiones de politica de la fe y politica eclesiistica. Pero
al mismo tiempo, se conserva el sentido religioso de la Iglesia como
comunidad de fe y se provee a ésta—con lo cual casi se la podria des-
cribir como organizacién— de los imprescindibles apoyos sagrados.

3. Cf.B. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory: The Contribution of the Me-
dieval Canonists from Gratian to the Great Schism, Cambridge, 1955; E. H. Kantorowicz,
The King’s Two Bodies: A Study in Medieval Political Theology, Princeton, 1957 [Los dos
cuerpos del rey. Un estudio de teologia politica medieval, Alianza, Madrid, 1985]; P. Mi-
chaud-Quantin, Universitas: Expressions du mouvement communautaire dans le Moyen
Age latin, Paris, 1970; H. J. Berman, Recht und Revolution: Die Bildung der westlichen
Rechtstradition, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1991, especialmente pp. 356 ss.

198



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

Pero no existen regulaciones de entrada y salida que pudiesen ac-
tuar como base de motivacién para una asociacién selectiva. El bautis-
mo cristiano no estd pensado como decisién de admisién, sino como
sacramento, cuya ejecucién modifica el estado natural del pecado y
provee de perspectivas de salvacion. En lugar de una frontera sistémi-
ca, que podria traspasarse por medio de entradas o salidas y que hace
que todas las decisiones internas del sistema sean dependientes de ello
(incluyendo la autorizacién para reconocer profecias), nos encontra-
mos con una incertidumbre frente a lasalvaciénproducida en el sistema
mismo, que es el presupuesto para poder distinguir entre justificados y
condenados. Si bien no se puede «despedir» a nadie, si se puede quitar-
le a alguien las perspectivas de salvacién mediante la excomunién; y se
pueden prever programas morales y rituales de oracién para reducir la
incertidumbre y para sustituirla por una expectativa (siempre precaria
por cierto) de beatitud o de condenacién. El sistema se determina en el
plano de los roles, luego de excluir a los paganos, y continuando una
tradicién muy antigua a través de la diferenciacion de estatus entre sa-
cerdotes y laicos. También esta distincién utiliza donaciones sagradas
de sentido, diferencia estilos de vida y exigencias en la intensidad de
la dedicacioén religiosa; seguramente no es una casualidad que exista
una analogia con la diferenciacién dominante de nobleza y pueblo.
Esta distincién crea, al mismo tiempo, los recursos de personal nece-
sarios para proveer los cargos eclesidsticos, si bien el sacerdocio y el
ser titular de un cargo se separan conceptual y personalmente hasta
mucho mas alla del Tridentino, con la consecuencia de la existencia de
un gran nimero de clérigos no disciplinables (desde el punto de vista
organizativo) para el cargo, pero totalmente «consagrados».

Desde una perspectiva tedrico-evolutiva, se pueden reconocer los
desarrollos previos en aquello que eventualmente se comprende como
organizacién y que puede desarrollarse utilizando las posibilidades de
esta forma sistémica. Luego de los cismas de la fe del siglo xvi, luego
de la extensién de la conciencia de la diferencia mediante la impren-
ta, luego de la sistematizacién de la conciencia confesional, y con el
fracaso de todos los intentos de la Modernidad temprana por fijar te-
rritorialmente las diferencias religiosas apoyandose en la formacién
de Estados, se llega a una utilizacién mas fuerte de la organizacién,
que debe tomar las eventuales decisiones y que en esta actividad no
elude, al igual que un Banco central, la vigilancia del valor externo
de la propia moneda. Se amontonan preguntas acerca de lo atractivo
de la fe para miembros individuales moéviles, preguntas acerca de la
autoseleccién y heteroseleccion en el reclutamiento de los socios de la
fe. Pero tanto antes como ahora la representacién de una comunién

199



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

enla fe choca con la representacién de una organizacién de socios?, los
cuales votan sus demandas sobre motivos y, dado el caso, deben procu-
rarse una zone of indifference’ con cifras ignualadoras, zona que deben
ampliar con reglas especificativas o instrucciones y que debe ajustarse a
condiciones cambiantes. La manera tipica de eludir el problema consis-
te en mantener en un nivel extremadamente minimo las exigencias a la
asociacién formal, restringiéndola en la prictica a un registro; y dentro
del circulo de la asociacién constituida de esta manera, se diferencia,
por un lado, la iglesia con sus cargos, y por otro, se confia en los pro-
cesos de autoseleccién de los socios con motivaciones y fe més fuertes,
que voluntariamente hacen méas que el resto.

La distincién entre religion e iglesia parece bastar en un primer mo-
mento a fin de sostener de manera terminolégica que la sociedad tam-
bién prevé organizaciones para la religién en su sistema funcional, pero
que tampoco aqui puede reducirse a una organizacién. El concepto de
«institucién», desarrollado en primera instancia para fines juridicos, po-
dria interpretarse entonces como organizacion, y la relacion especial de
fuerza de esta institucién piblica como rol de asociacién, al que uno se
puede someter mediante el ingreso, y al que se puede escapar por medio
de la salida. La doctrina de la iglesia de los te6logos, la eclesiologia, se
interpondria en su camino; pero ¢no se podria reinterpretar como una
autodescripcién cultural, como una corporate culture en cierta medida,
este tipo de organizacién especial, al menos desde la distancia de un
observador de segundo orden? Y desde el punto de vista del derecho la-
boral, se trataria de una «empresa tendenciosa», para la que valen ciertas
reglas de despido, las cuales actian cuando se llega a desvios demasiado
marcados de la fe que se ordena.

De todos modos, debe tenerse en cuenta que de ningtin modo todas
las religiones crearon una organizacién del tipo iglesia, sino que es algo
que solamente hicieron las religiones cristianas. Otras se conforman con

4. Acerca del crecimiento de esta problemitica, junto al aumento de problemas de
organizacién eclesidstica (que le acercan al sociélogo la comparacién con otras organiza-
ciones), existe entre tanto mucha literatura. Cf. J. A. Beckford, «Religious Organization:
A Trend Report and Bibliography»: Current Sociology 21/2 (1975), pp. 1-170; para las
actualizaciones, cf. Id., «Religious Organizations», en P E. Hammond (ed.), The Sacred in
a Secular Age: Toward Revision in the Scientific Study of Religion, Berkeley, Cal., 1985,
pp- 125-139; ademds N. Luhmann, «Die Organisierbarkeit von Religionen und Kirchen»,
en J. Wossner (ed.), Religion im Umbruch: Soziologische Beitrige zur Situation von Re-
ligion und Kirche in der gegenwirtigen Gesellschaft, Stuttgart, 1972, pp. 245-248; F.-X.
Kaufmann, Kirche Begreifen: Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung des
Christentums, Freiburg i.B., 1979, especialmente pp. 38 ss., 45 ss.

5. Asi C. I. Barnard, The Functions of the Executive, Cambridge, Mass. (1938),
%1951, pp. 167 ss.

200



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

escuelas o con reuniones para realizar la exégesis del texto (sinagogas),
otras, con templos o con monasterios, en las cuales no se espera que todos
los creyentes sean miembros de estas organizaciones. Hay que prestar
miés atencién de lo que permitiria el concepto de iglesia a la multiplicidad
de aparicién de organizaciones en el sistema religién a nivel mundial.
Pero, sobre todo, tendria que elaborarse una teoria de la organizacién
que eludiese las simplificaciones en conceptos como «corporacién», «ins-
titucién», pero también «burocracia». Pues solamente entonces se podra
juzgar si un sistema religion, al pretender conservarse en un estado de
diferenciacién funcional, necesita organizacién y por qué lo hace.

I

Las organizaciones, como la sociedad y sus sistemas funcionales, son
también sistemas autopoiéticos con propulsién propia. Pueden formar-
se solamente dentro de la sociedad, por tanto s6lo como ejecucién de
la misma, pues su modo operativo no es otro sino la comunicacién. Por
lo tanto, presuponen como su entorno la diferenciacién de sociedad,
lengua y realizacién de funciones de toda especie. Si esto se encuentra
asegurado, y mientras lo esté, conforman y reproducen fronteras pro-
pias, cortes propios en el continuo de la comunicacién social, y esto
mediante el procedimiento de distinguir entre socios y no-socios. Esto
les hace posible formular exigencias especiales a la conducta de los so-
cios (siempre que logren presentar el hecho de asociarse de manera
atractiva). Pero, sobre esta base, solamente se llega a la conformacién
de sistemas autopoiéticos cuando las comunicaciones atribuibles a los
socios se enredan de manera recursiva, de tal modo que una operacién
se acople a otra y, por medio de ello, se diferencie un sistema dentro de
fronteras autotrazadas. No resulta por tanto suficiente que las personas,
los roles, los modos de comportamiento se clasifiquen a través de la
asociacién, de la misma manera que existen fronteras de aquello que
un zapatero hace como zapatero. No se trata meramente, para decirlo
de otra forma, de oficios, o de otras similitudes basadas en deberes o
actitudes especificos. Antes bien, en los sistemas sociales organizados la
comunicacién de un socio es siempre al mismo tiempo una premisa para
el comportamiento de otros®; y esto sucede de tal manera que este dar
una premisa produce un comportamiento decisorio, que luego también

6. Esta manera de precisar el concepto de organizacién se retrotrae a inquietudes
de Herbert Simon. Simon habia hablado en un primer momento de behavior premises,
mas tarde de decision premises. Cf. H. A. Simon, D. W. Smithburg y V. A. Thompson,
Public Administration, New York, 1950, pp. 57 ss.; H. A. Simon, Models of Man-Social

201



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

torna visible, de manera recursiva, esta misma accién de dar una premisa
como decisién. Esto vale luego también para el reclutamiento y despido,
para la entrada y salida de socios, los cuales se comprenden como deci-
sién de someterse a las condiciones especiales de los procesos de decisién
del sistema o a liberarse de ellas. En la sociedad, las organizaciones son
sistemas autopoiéticos formados, cuya autopoiesis descansa sobre la con-
tinuidad autogarantizada de los procesos de decisién, con lo cual resulta
reconocible la pertenencia a la organizacién y con ello también la respon-
sabilidad de decisién en lo que a los roles de los socios atafie’.

Se trata, por tanto, de la autopoiesis de decisiones garantizada por si
misma; y esto no solamente con la ventaja explicita de reglas o progra-
mas, sino también y ante todo de manera puramente factica: por el hecho
de que han sido comunicados y por consiguiente no deben volver a elabo-
rarse. Como premisas de la decisién, las decisiones obran de forma doble,
a saber: posibilitando y restringiendo. El sistema sostiene un constante
pulso entre ampliacién y restriccién de posibilidades de otras decisiones
y asegura exactamente de esta manera la continuacién de su autopoie-
sis, vale decir, un medio de organizacién tipico de posibilidades de deci-
sion, en el que toda nueva decision realiza cesuras que reducen la com-
plejidad y, apoyandose sobre esto, se vuelven posibles otras decisiones.

Si se trabajara sobre ellos, estos puntos de partida conducirian a una
teoria de la organizacién totalmente diferente a la clésica, sobre todo
a la teoria de la organizacién burocritica de Max Weber. La distincién
tampoco se capta mediante las contraposiciones mas viejas entre modelos
de organizacién mecénicos y organicos. La organizacién no es un instru-
mento de una dominacién pensada con independencia de ella; no es un
sistema social que garantice a la sociedad la consecucién de metas especi-
ficas®, ni tampoco es una miquina construida como mecanismo. Tampo-
co es un sistema, como lo es un organismo, que ordena partes vivientes
con vistas a una totalidad. Antes bien, lo decisivo es la reproduccién
auténoma, no determinada desde fuera, de una diferencia entre sistema
y entorno, con la capacidad de poder continuar con el propio modo de
reproduccién ante un entorno completamente desconocido, sorpresivo y

and Rational: Mathematical Essays on Rational Human Behavior in a Social Setting, New
York, 1957, p. 201.

7. Cf. para ello también N. Luhmann, «Organisation», en W. Kiipper y G. Ortmann
(eds.), Mikropqlitik: Rationalitit, Macht und Spiele in Organisationen, Opladen, 1988,
pp. 165-185; 1d., Die Gesellschaft und ihre Organisationen, Festschrift fiir Renate Ma-
yntz, Baden-Baden, 1994, pp. 189-201; Id., Organisation und Entscheidung, Opladen,
2000.

8. Asi, por ejemplo, T. Parsons, «A Sociological Approach to the Theory of Organi-
zations», en Id., Structure and Process in Modern Societies, New York, 1960, pp. 16-58.

202



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

turbulento; es decir, con la capacidad de producir decisiones por medio
de decisiones y de conservar las estructuras necesarias para ello o variar-
las (auto-organizacién).

En el contexto presente, interesan solamente las consecuencias de
esta teoria para una comprensién de la relacién de los sistemas sociales
funcionales; y en este caso especialmente el sistema religién en relacién
con las organizaciones conformadas en él. Si se partiese de un modelo
burocritico, habria que aceptar una estructura jerarquica, cuya cima, in-
dependiente de ella, se ocupa de que el aparato realice su funcién social.
Incluso para el paradigma habitual de esta teoria, la organizacién estatal,
ya no es posible hoy en dia volver esto plausible. Para el caso de la re-
ligién, resulta imposible ver cémo podria realizarse la funcién de la
religién a través del dominio y la implementacién del aparato. Tienen
que existir otras posibilidades de hacer mads justicia teérica con las reali-
dades y de comprender la relacién entre la diferenciacién funcional y la
conformacién de organizaciones como aquello que es: como una relacién
de aumento en el plano social y organizativo de la contingencia con capa-
cidad operativa y de la dindmica propia.

Para la aclaracién de esta relacién necesitamos nuevamente los con-
ceptos de inclusién y exclusién®. Con ello se designa una relacién de
acoplamiento estructural entre sistemas psiquicos y sociales. La inclusién
existe cuando en el sistema social se reconoce una relevancia especial de
sistemas orgénicos y psiquicos del entorno bajo la forma de «personas»'°.
Hablamos, en consecuencia, de exclusién cuando un sistema acepta pro-
ducir indiferencia, inconsideracién y rechazo frente a las personas (cons-
tituidas socialmente). Con otras palabras: el esquema inclusién/exclusién
designa una forma cuyo lado interno es la inclusién y cuyo lado externo
es la exclusién. O, en fin, de otra manera: la marcacién de la inclusién
deja un unmarked space restante que se puede designar como un i4mbito
de exclusién, siempre y cuando afecte a personas.

En la sociedad moderna, diferenciada funcionalmente, no existe una
instancia central ni un dispositivo como el hogar familiar en el mundo an-

9. Con mis detalle, N. Luhmann, «Inklusion und Exklusion», en {d., Soziologische
Aufklirung 6, Opladen, 1995, pp. 237-264.

10. Con «persona» no se alude al transcurso real de los procesos orgénicos y psiqui-
cos, que siempre tiene lugar en el entorno de los sistemas sociales, sino (y conectando con
la tradicién de este concepto) a una especie de marca de identidad que puede utilizarse
en la comunicacién a fin de designar una complejidad del entorno, no-transparente en el
caso individual. Cf. también N. Luhmann, «Die Form ‘Person’»: Soziale Welt 42 (1991),
pp- 166-175; Id., «Die operative Geschlossenheit psychischer und sozialer Systeme», en
H. R. Fischer et al. (eds.), Das Ende der grofien Entwiirfe, Frankfurt a.M., 1992, pp. 117-
131; ambos también publicados en Soziologische Aufklirung 6, cit.

203



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

tiguo, en el cual, considerando las diferencias de rango, podian regularse
las inclusiones y exclusiones. Esta cuestién queda mas bien abandonada a
los sistemas funcionales. Seminticamente, esto se expresa con principios
como libertad e igualdad (con lo cual la critica de estos principios como
ideologias de la «sociedad burguesa» sefiala con raz6n —aunque sin un
anilisis suficiente— que la inclusién recalcada positivamente siempre tie-
ne un lado que excluye!?). En el plano de los sistemas sociales funcionales
no existen intereses de exclusién funcionales con sentido (a no ser con
referencia a discapacidades corporales o mentales). Si se ha de utilizar la
diferencia inclusién/exclusién como forma, entonces tienen que confor-
marse organizaciones, las cuales, a través de las reglas de asociacién que las
constituyen, tienen derecho a lo siguiente (y lo tienen de manera legitima):
incluir a algunas personas como socios y excluir a todo el resto. Y esto su-
cede tipicamente dentro del 4mbito de inclusién de los sistemas funciona-
les, por tanto dentro de personas potentes econ6micamente, que tienen
capacidad de pago o de trabajo, dentro del acceso al derecho constituido
mediante la capacidad juridica general de las personas, y precisamente
también: dentro de un interés en la religién, interés que se presupone.

La relacién entre sistemas funcionales y sistemas organizativos se
deja por tanto comprender como una situacién de complementacion:
cuanto mds se abran los sistemas funcionales a la inclusién bajo signos
como libertad e igualdad, pero también debido a los motivos ausentes de
desviacion, tanto mas habrd que ocuparse de las posibilidades de exclu-
si6n de segundo rango dentro del sistema constituido de esta manera, y
precisamente esto es lo que sucede mediante la instalacién de organiza-
ciones, las cuales pueden justificar criterios especificos de inclusién/exclu-
sién a través de demandas especificas. Debido a ello, todas las demandas
especiales conducen a cesuras dentro de los sistemas funcionales, y esto
no solamente por medio de una mera caracterizacién de personas segin
sefiales revelantes del sistema, como por ejemplo: libres/esclavos, ricos/
pobres, sabios/ignorantes, fuertes en la fe/débiles en la fe, sino en la pe-
culiar forma moderna de conformacién de la organizacién, que se vuelve
totalmente independiente de aquellas sefias particulares de la persona y
apuesta, en lugar de ello, por la regla de asociacién formal, que reacciona

11. En este plano, la teorfa discursiva de Jiirgen Habermas también se encuentra
totalmente del lado de la versién liberal tradicional y no del lado de la versién critica de
la ideologfa. En el discurso moral que incluye a todos los seres humanos se presupone un
acceso libre e igual como condicién de procedimiento. No se registra la tragedia de que
a las condiciones reales estdn unidos efectos de exclusién (aunque sean efectos de auto-
exclusién de muchos individuos). Y esto es mucho més vilido atin para el caso (de todos
modos muy improbable) de que tales discursos conduzcan a consensos razonables, con lo
cual todos los que no estén de acuerdo se encontrarian excluidos del reino de la razén.

204



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

a criterios de seleccién movibles e internos a la organizacién. No todo
creyente puede subir al pilpito, pero por otro lado no todo relevo del
cargo significa inmediatamente excomunion; e incluso la excomunién de-
cidida de forma administrativa no lograria hoy en dia acallar la religién.

Existen muchas razones para volver a introducir en el 4mbito de in-
clusién de los sistemas funcionales, y por tanto también en el sistema
religién, la distincién ya presupuesta de inclusién/exclusion (una re-entry
en el sentido de Spencer Brown). Una de estas razones es la necesidad
de cortes de interdependencia en el sistema sobre el trasfondo de una fe
representada en comiin. Pero la organizacién se necesita ante todo para
dotar a los colectivos de capacidad comunicativa. Las organizaciones son
los tnicos sistemas sociales que entregan con su nombre propio expli-
caciones vinculantes, que por tanto pueden comprometerse hacia fuera
porque pueden obligar a los socios a aceptar las decisiones externas del
sistema. En la misma medida en que se disuelven las condiciones-marco
sociales y constantes para la religién, en la misma medida en que se des-
bloquea la comunicacién religiosa y a través de ello se satura de necesida-
des de estructuracién, de igual manera aumenta también la necesidad de
automodificacién, por tanto la necesidad de comunicacién de decisiones.
Esto ya se puede observar en la Iglesia de la Edad Media con su insistencia
en el derecho y en la constitucién corporativa, y mucho mds atin después
de la disolucién de la disposicién total que existia en la sociedad para
seguir las pretensiones universales de determinadas confesiones. Podrian
seguirse detallando estas reflexiones, pero se llegaria pronto a 4mbitos
en los cuales las diferentes religiones universales tienden a soluciones
organizativas muy diferentes, o también a que no sigan la tendencia a
la solucién organizativa de problemas, sino que permanezcan en formas
antiguas, por ejemplo en una relacién de reciprocidad entre los templos
(sacerdotes) o monasterios (monjes) y los partidarios de la fe. Se querré
saber mds bien cuiles son los gastos originados por un empleo intensivo
de la organizacién en el sistema religién y si de esta manera se obstruyen
posibilidades que atin conservan otras religiones.

III
Las organizaciones tienden hacia una original absorcién de inseguri-

dad'% Gracias a su transformacién corriente de decisiones en premi-
sas para otras decisiones, pueden construir seguridades en un mundo

12. Este también es un concepto propuesto por Simon. Cf. J. G. March y H. A.
Simon, Organizations, New York, 1958, pp. 164 ss.

205



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

extremadamente inseguro (porque resulta invisible como unidad), sin
tener que verificar esta construccién de otra manera que a través de la
elaboracién interna de inconvenientes. De esta manera, pueden pro-
mover una autodescripcién y una descripcién del mundo de la socie-
dad, pueden especificarla, y en el caso singular de la religién también
pueden cruzar a la trascendencia, sin perder por ello capacidad de
emitir juicios. Pero icémo pueden utilizarse estas capacidades bajo las
condiciones de la sociedad moderna, en la cual toda descripcién del
mundo y de la sociedad estd expuesta a la comparacién con otras po-
sibilidades?

Las organizaciones conforman, aunque de manera inevitable, es-
tructuras jerirquicas, pues la integracién vertical les da la posibilidad
de continuar sus operaciones con el condicionamiento de la inseguri-
dad. Las jerarquias, para decirlo de otra manera, disminuyen los cos-
tos de confrontacién con la incertidumbre!®. Cuando la inseguridad
se transforma en seguridad, existen buenas razones y motivos fuertes
para permanecer en ello. ¢Por qué habria de abrirse la caja de Pandora
con pequefias molestias? Esto podria valer especialmente en casos de
una alta inseguridad con respecto al trasfondo, por tanto en este caso:
cuando a escondidas se sabe que uno no es experto en el trasfondo
de lo sagrado, y cuando muchos hasta niegan que exista algo asi. O
cuando se ha logrado sustituir la inseguridad en cuestiones de convic-
cién propia por enemigos, a los que se puede identificar y combatir.
Precisamente cuando los procesos de decisién propios se vuelven, al
menos en algunas partes, identificables y recordables; precisamente
cuando pueden leerse como secuencias de causas y efectos o motivos
y deducciones; precisamente cuando sirven a la conservacién de dis-
tinciones!, entonces se sugiere la idea de afirmarse en el producto
propio. Esto quizis sea vilido para todos los sistemas sociales y se
muestra en la unién a su propia historia; pero es especialmente vilido
para las organizaciones, porque su historia se encuentra conservada
como historia del distinguir y designar explicitos. Para las organizacio-
nes religiosas del mundo moderno todo esto es especialmente vilido.
Con seguridades de fe autoproducidas, que se encuentran disponibles
como textos y que pueden reinterpretarse segiin necesidad, uno tam-

13. Esto, de todos modos, con la consecuencia de que tiene efectos problemaiticos la
utilizacién de la propia estructura para el tratamiento de la incertidumbre. Cf. para ello
B. J. Loasby, Choice, complexity and ignorance: An enquiry into economic theory and the
practice of decision-making, Cambridge, 1976, especialmente pp. 151 s.

14. Enel sentido de F. Heylighen, «Causality as Distinction Conversation: A Theory
of Predictability, Reversibility, and Time Order»: Cybernetics and Systems 20 (1989), pp.
361-384.

206



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

bién puede sostenerse en un mundo, y precisamente en uno, que sigue
ante todo otras ofertas de sentido.

Esta singularidad de organizaciones que conservan distinciones sus-
tituye, dentro de cierto alcance, los arreglos de otro tipo que conservan
distinciones, a saber: ritos (con distinciones de lugar y tiempo que se
pueden volver visibles localmente y efectuados correctamente) y mitos
como unidades narrativas de una secuencia de distinciones que en el
caso particular sélo se vuelven plausibles si se las incluye en un lugar
adecuado del relato. Este tipo de formas convencionales se completan,
transforman, interpretan e iluminan de otra manera mediante otra es-
pecie de texto, mediante una dogmitica religiosa. Siguen existiendo los
relatos, pero ahora como parédbolas, como narraciones breves, que trans-
miten puntos de vista interpretativo-religiosos junto a una experiencia
vital; y los autores inspirados religiosamente apuntan exactamente a esta
funcién¥. Esto supone que existen canonizaciones de la doctrina correc-
ta, cuyo cultivo le incumbe a los mismos discipulos y, dado el caso, a los
procesos organizados de decisién de dudas.

Estas reflexiones conducen a la hipétesis sociolégica de una co-
nexién entre las formas y el grado de organizacién del sistema religién
y la magnitud de dogmatizacién de la religién, con lo cual la dogmaitica
puede utilizarse en las organizaciones para objetivos de distincién, sea
para el reconocimiento de la recta fe y para la expulsion de herejias, sea,
finalmente, en la forma de articulos y confesiones de fe preformuladas a
fin de fijar las condiciones de asociacién en las organizaciones religiosas.
En estos casos, se deben tomar decisiones que aparecen como contin-
gentes y que, por consiguiente, deben legitimarse en organizaciones. El
tornarse visible de las variantes interpretativas y de los problemas de
consistencia de un orden més alto da ocasién, por un lado, al desarrollo
de figuras reflexivas'® y por otro produce una necesidad de regulacién
organizada de las preguntas que se disputan, bien en la doctrina de los
rabinos por medio de decisiones mayoritarias de un gremio diferencia-
do, bien en el cristianismo catélico por la autoridad de una instancia
suprema. Que las figuras reflexivas, a causa de su autojustificacién, re-
sultan altamente delicadas para la religién es algo que se sabe; y preci-

15. Cf. a modo de ejemplo D. Rumi, Die Flucht nach Hindustan und andere Ge-
schichten aus dem Matnawi, edicién de G. Wendt, Amsterdam, 1989. Mis extenso: The
Matnawi of Jaldlu’ddin Rumi, edicién de R. A. Nicholson, con trad. inglesa y comenta-
rios, 8 vols., Cambridge, 1925-1940.

16. Por ejemplo, la doctrina de la revelacién que se revela a si misma como revela-
cién o la doctrina, especificamente judia, de que la Tor4 se encuentra revelada como texto
para la transmisién escrita y oral, con lo cual esta doctrina, al no encontrarse explicita-
mente en la Tor4, se propone a si misma como tal.

207



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

samente por eso se llega a soluciones puramente organizativas del pro-
blema mediante formas de absorcién de inseguridad que siguen siendo
reconocibles como tales, sea cual sea el proceso de su «canonizacién».

v

La configuracién de organizaciones religiosas bajo la forma de un sacer-
docio separado debe haber sido una necesidad temprana por razones de
creacién de recursos, por la regulacién de los servicios religiosos y por
la capacidad de comunicacién frente a poderes politicos y de otra espe-
cie. En un sentido totalmente distinto, mucho mais llamativo, se recurre
a la organizacién para la decisién (ivisible!) de cuestiones de fe. En un
mundo de contingencias crecientes, en un mundo en donde la escritura
se encuentra ampliamente difundida, en un mundo de cambios rdpidos
y con una alta dinimica propia de sistemas funcionales muy diferentes,
parece imponerse este camino. Y para ello sélo basta la razén de que
siempre aparecen temas nuevos frente a los que se esperan posiciones
acordes «de la religion». (¢Cuél es la situacién de la desconfianza religiosa
hacia las modernas tecnologias, hacia la liberalidad moderna en el com-
portamiento sexual? ¢Se debe interpretar el sida como castigo de Dios?
Los grupos de danza de la poblacién indigena ¢se deben dejar entrar en
la Iglesia como grupo o solamente como individuos —por el mero hecho
de que se creen adoradores de Maria y por tanto cat6licos—?) La organi-
zacién instaura, para estos casos, una técnica de la decisién y una forma
de obligacién a los socios, que en principio parece conservarse. Pero al
mismo tiempo se tornan visibles las fronteras de esta forma de absorber
inseguridad. Ellas se encuentran, por un lado —y se estd acostumbrado a
ello—, en la persistencia de las minorias opositoras que se adhieren, pero
sin estar de acuerdo, o que tienden decididamente a convertirse en ma-
yoria. Cuando en semejantes casos no se trata Gnicamente de cuestiones
de tictica en este mundo, sino de cuestiones de fe, resulta practicamente
imposible hacer callar a las minorias o conminarlas a la discrecién. No
se vuelven mirtires; hoy en dia encuentran acceso, con la mejor buena
conciencia para su causa, a los medios masivos de comunicacién.

Desde un punto de vista interno a la organizacién, esto acaso pueda
verse como peligro para la unidad de la organizacién y, con ello, para la
unidad de la fe definida por ella. Entonces la organizacién se aconseja
a si misma un transigir tictico y, en caso de emergencia, la utilizacién
del poder. En tales conflictos, la organizacion conserva su capacidad de
transformar inseguridad (de la fe recta) en seguridad (del conflicto ya
diagnosticado). Y puede ser que esto se pueda sostener porque todavia

208



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

se encuentra en la linea del tipico comportamiento organizativo. Pero
podria suceder que la organizacién, con una focalizacién hacia si mis-
ma de este tipo, se vuelva ciega frente a una problemitica totalmente
diferente, a saber: la problemitica de la inclusién social.

Incluso cuando se admite que las cuestiones dogmadticas son deci-
sivas y que de las ocasionales decisiones de una organizacién puede
hacerse culpable a alguien, siguen existiendo dificultades que hacen
aparecer como indicado utilizar esta posibilidad con moderacién. Pues
en la forma de la decisién siempre yace la concesién de que se podria
haber decidido de otra manera. Las decisiones socavan, por tanto, las
pretensiones de verdad; y esto incluso cuando se hace pasar la deci-
sién como interpretacion de textos que, por su parte, no estin funda-
mentados en una decisién. Ademds de esta posibilidad de recurrir a la
organizacién, puede llegarse también a muchas diferentes deformacio-
nes tipicas de una organizacion, por ejemplo a las tristemente célebres
desviaciones de fin/medio?. En la religién acaso se trate en primer
plano de la redencién o de la salvacion del alma. Pero las organizacio-
nes tienen dificultades para volver operables tales fines. ¢<C6mo puede
comprobarse si se los ha alcanzado o no y en qué radican? Por eso,
las organizaciones religiosas se contentan tipicamente con una trans-
formacién de los medios en fines sustitutivos. Un cura logra motivar
mejor que otros a las personas para que asistan a misa. Y después de
que la asociacién se ha convertido en decisién individual, un aumento
o conservacién de un contingente de socios puede contarse como un
éxito de la organizacién's.

Después de todo esto, parece venirse abajo de forma muy clara,
especialmente en el caso del sistema religion, el contraste entre la 16-
gica propia de la organizacién y aquello que la sociedad exige de sus
sistemas funcionales. Faltan dispositivos que medien entre las organi-
zaciones, o también entre las organizaciones y las esperanzas sociales
de sentido; dispositivos como podrian ser los mercados del sistema
economia. No resulta por tanto sorprendente que en las incrustacio-
nes organizativas del sistema religién (y con esto no se alude de ningin
modo solamente a la actividad administrativa) siempre existan impul-
sos hacia nuevos movimientos religiosos, que al principio tienen, sin
embargo, la esperanza de poder escapar de este destino.

17. Cf. N. Luhmann, Funktionen und Folgen formaler Organisation, Berlin, 1964,
pp- 307 s., con otras referencias.

18. Cf. N. ]J. Demerath Il y V. Thiessen, «On Spitting against the Wind: Organiza-
tional Precariousness and American Irreligion»: American Journal of Sociology 71 (1966),
pp. 674-687.

209



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

\%

Como sistema funcional de la sociedad, la religién no tiene en principio
ninglin motivo para rechazar la inclusién, es decir, para no dar ninguna
posibilidad de comunicacién social a las disposiciones religiosas (cua-
lesquiera sean sus formas). Los sistemas organizados, por el contrario,
disponen de modo muy distinto de la inclusién/exclusién, a saber: por
medio de decisiones sobre la admisién a la asociacién bajo los criterios
vélidos para ello. La exclusion es para ellos el caso normal, contra el
cual perfilan sus exigencias especiales. Tienen por tanto la tendencia,
la costumbre, mas atin: se encuentran ante la necesidad de trazar fron-
teras dentro de su sistema funcional. Esto también resulta inevitable
cuando el sistema religién conforma organizaciones propias. No todo
lo que se autodeclare como religién puede resultar bienvenido, pues de
lo contrario toda la peculiaridad de sus exigencias, que pueden natural-
mente suavizarse, pero que no pueden abandonarse, estaria en peligro.

Esto tiene en principio la consecuencia de que existe religién orga-
nizada y no-organizada y que para un diagnéstico sociolégico se debe
desacoplar el concepto de religién de las autodescripciones de las orga-
nizaciones religiosas® (lo que no debe querer decir que la religién no
pueda distinguir entre trascendencia e inmanencia sin representaciones
de fe claras, es decir, que no fuese posible como religién). Pero también
a esta distincion se le puede formular la pregunta de si en la situacién
actual de la sociedad moderna es satisfactoria como solucién al proble-
ma, como oferta de distincién.

Se puede ofrecer al menos una reflexién adicional. Entre los sis-
temas funcionales de la sociedad moderna existe poca coordinacién
positiva?’. Lo que rige es un loose coupling social no pre-estructurado,
que se corresponde con la dindmica propia muy diversa de los sistemas
funcionales. La integracién (en el sentido de la restriccién mutua de los
grados de libertad de los sistemas) transcurre a través de las cargas de
los problemas, a través de la exteriorizacién de los problemas que no se
pueden solucionar en el propio 4mbito funcional. De acuerdo con ello,
la inclusién de personas se regula por medio de carreras. El otro lado,
el lado oscuro de este arreglo, es que se producen exclusiones masivas?!.,

19. Para esto cf. sobre todo T. Luckmann, The Invisible Religion, London, 1967.

20. Precisamente por ello, el «pilotaje», es decir, una actividad dirigida especialmen-
te hacia algo, se vuelve un problema para una amplia discusién sociolégica y politica. Cf.
solamente H. Willke, Ironie des Staates: Grundlinien einer Staatstheorie polyzentrischer
Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1992.

21. A menudo, en la literatura se encuentran conceptos como el de opresién, repre-
sién, explotacién. Pero esta terminologia es demasiado débil y resulta inadecuada cuando

210



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

Inmensas porciones de la poblacién mundial se encuentran excluidas
de todos los sistemas funcionales: no tienen trabajo, ni dinero, ni do-
cumentacién, ni autorizacién, ni formacién, con frecuencia ni la mais
minima formacién primaria, ni tampoco una atencién médica suficiente
y, con todo ello a su vez, ningiin acceso al trabajo ni a la economia,
ninguna esperanza de hacer valer los derechos contra la policia 0 en un
tribunal. Las exclusiones se fortalecen unas a otras, y a partir de cierto
umbral la supervivencia como mero cuerpo absorbe todo el tiempo y las
fuerzas restantes. Al acoplamiento laxo de la integracién positiva parece
corresponderle un acoplamiento estricto de la integracién negativa.

Por el momento, éstos son todavia problemas en la periferia de los
centros de la Modernidad, y son vistos como problemas de la ayuda al
desarrollo, de la concesién de créditos, de la lucha contra la corrupcién
o contra la inflacién. Estas son recetas que la sociedad funcionalmente
diferenciada se prescribe a si misma y que solamente pueden funcionar
hasta donde lleguen sus medios y sus modos de inclusién. Pero bien po-
dria suceder que a la diferencia de los sistemas funcionales se le super-
ponga otra diferencia, mis bien demogréfica, a saber: la diferencia entre
inclusién y exclusién. Esta podria ser nuevamente una situacién estable,
en la que pueden esperarse revueltas y violencia incontrolada, pero ya
no «revoluciones». Y ésta seria entonces la forma de la Modernidad que
se torné antigua, mas allad de la cual nosotros no podemos reconocer
ningin futuro, porque no podemos representarnos cémo podrian fun-
cionar las cosas sin diferenciacién funcional.

La dureza de la integracién negativa (admitiendo las fronteras bo-
rrosas) descansa sobre un fortalecimiento reciproco de las exclusiones de
los sistemas funcionales, exclusiones totalmente no-planificadas y afun-
cionales. Caer fuera acarrea otra caida, no con una légica necesaria en
el caso individual, pero si con una fatalidad a la que muy pocos pueden
escapar, con o sin ayuda de otros. Pero también existen sistemas funcio-
nales que no tienen que participar necesariamente de esta espiral hacia
abajo, sino que pueden conservar la inclusién también en el caso de que
otros sistemas hayan excluido. Esto vale para la familia, en la medida
en que adn exista en estos dmbitos; y puede valer sobre todo para la
religion.

La religién organizada verd aqui un problema de la diaconia, del
amor activo, del trabajo social. No se puede decir nada contra ello, y los
éxitos pueden corroborar esta definicién de la situacién. Las diferentes
érdenes cristianas con su organizacién regional de monasterios podrian

se mira el estado de cosas. Dicho de otra manera: deja demasiadas esperanzas de que se
podria hacer de otra forma.

211



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

constituir puntos d e partida para tomar medidas en contra de los dafios
humanos y naturales de la civilizacién. Pero algo asi solamente seria una
inclusién en el sistema religion si se lograra activar la funcién y el cé6-
digo de la religién, por tanto, para hablar tradicionalmente, establecer
la Iglesia en el sentido de una comunidad en la fe. Y aqui parece que
la organizacién es un obsticulo para si misma, ya que ella sabe desde
siempre, porque lo tiene decidido desde siempre, de qué tipo de fe se
tendria que tratar. Las voces oficiales de la Iglesia catélica notifican que
la Iglesia debe ocuparse de las condiciones de vida politico-econémicas
y, dado el caso, intervenir politicamente cuando encuentra condicionan-
tes que hacen imposible que los afectados crean en la buena nueva, en la
redencién por medio de Jesucristo, etc. Pero épor qué esto? ¢Por qué no
puede haber otros accesos a un mundo que estd mas all4 de este mundo?
¢Por qué sacramentos, pero no estados de trance? ¢Por qué esperanzas
de redencién aplazadas temporalmente, pero ninguna magia actual que
ayude? ¢Por qué confesi6n de los pecados, pero no rituales en los que no
se puede distinguir, y por tanto no se debe hacerlo, entre magia blanca
y negra?

Toda observacién de la religiosidad que se constituya de manera
espontédnea bajo las condiciones descritas (iy las preguntas planteadas
atafien a una fusién de cultos afro-indigenas de nuestro siglo!) conduce
a cuestionamientos de este tipo. Si se tienen posibilidades de observar la
religiosidad que surge y se extiende, se ven (con maneras de mirar pre-
paradas teéricamente) posibilidades de inclusién religiosa, que parecen
ser compatibles con la exclusién. También: la organizacién no puede
admitirlo como asunto propio y no lo hara. Pero la sociedad lo admite.

VI

Por lo pronto, las organizaciones religiosas se arreglan, al igual que otras
organizaciones, con reformas. Las reformas son formas de modificacién
de la planificacién que se encuentran solamente en las organizaciones.
Se distinguen de los movimientos religiosos o sociales, o de los restantes
cambios de estructura observables, por el hecho de que apuntan a las
decisiones que se toman en las organizaciones y que deben imponerse.
Pueden referirse a la organizacién formal, por ejemplo en el sentido de
centralizacién versus descentralizacién o monocracia versus principio
de grupo. Pero también pueden referirse a los programas del sistema, es
decir, a aquellos criterios objetivos que articulan la distinci6n entre uti-
lizacién correcta o falsa del cédigo. Estas reformas siempre presuponen
que se puede distinguir entre premisas de decisién y la comunicacién

212



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

operativa de la decisién, por ejemplo entre la ejecucién del bautismo y
el establecimiento de las condiciones bajo las cuales esta ejecucién se
reconoce y es reconocida como bautismo. Las reformas presuponen,
ademads, que el sistema tiene capacidad de decidir en ambos planos,
en el plano de base en que se ejecuta la decision y en la decisién sobre
premisas de decision. El presupuesto es, por tanto, una especie de dou-
ble closure en un plano de base y en un plano de coordinacién; y double
closure en el sentido de que el sistema es auténomo en ambos planos y
que se determina a si mismo con las operaciones propias?2

Dicho de manera mais sencilla: las reformas tratan las cuestiones de
la fe como asunto que se resuelve. Debido a que la organizacién opera
de manera cerrada, esto naturalmente no significa que pueda resolver
algo acerca de la sociedad misma o acerca de alguno de sus sistemas
funcionales. La organizacién solamente puede reformarse a si misma, es
decir, solamente puede decidir c6mo habri de seguir siendo la comuni-
cacién en la organizacion, a saber: cémo las decisiones pueden interpre-
tar o chocar con otras decisiones. Y esto es decir mucho, luego de todas
las experiencias con reformas en organizaciones del sistema economia,
del sistema politico, del sistema educativo, etc. Generalmente, las re-
formas se agotan por el hecho de poner acentos en un plano verbal ele-
vado, acentos que se recuerdan u olvidan en el sistema y que en ambos
casos pueden dar ocasién a nuevas reformas?’. Una «implementacién»,
en el sentido de las intenciones originarias, apenas si tiene lugar, y si la
tiene sucede de tal manera que las intenciones originarias se ajustan a
las realidades, por lo que después de pasado un tiempo ya no es posible
distinguir el estado de cosas antes de la reforma y después de ella. Con
frecuencia resulta relativamente sencillo redescribir la praxis existente
hasta el momento con la retérica de la reforma, sin dejarse quitar el sue-
fio por los objetivos que se representaban los reformadores. Esto puede
ser entonces un motivo para que la reforma sea percibida como un éxito
si continda su exposicién verbal, y para que los inconvenientes que atin
subsisten puedan dar ocasién para iniciar nuevas reformas.

Todo esto quizds pueda modificarse cuando se tiene ante los ojos
trozos muy pequefios de la organizacién formal; por ejemplo: la admi-
sién de mujeres a cargos eclesidsticos. Puede suceder que una organiza-
cién, bajo la presién de su entorno, se vea obligada a realizar reformas y
que ajuste sus autodescripciones en consecuencia. En el caso tipico, sin

22. Para la double closure y en relacién a los sistemas neurofisiolégicos, cf. H. von
Foerster, Observing Systems, Seaside, Cal., 1981, pp. 304 ss.

23. Cf. para ello N. Brunsson y J. P. Olsen, The Reforming Organization, London,
1993.

213



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

embargo, el acoplamiento entre las premisas de decisién y la decisién de
base es tan laxo que las intenciones de cambio son absorbidas o desatan
modificaciones imperceptibles fuera de los efectos pretendidos. Las re-
formas nunca se evaliian de forma prictica. En el mejor de los casos,
imponen sus reglas lingiiisticas, pero apenas si lo hacen con los efectos
deseados. Esto quizis tenga validez para objetos reglamentados de ma-
nera relativamente dura, como la contabilidad?* empresarial o estatal,
0 la casuistica moral de la confesién catélica. Que las mujeres, si se las
dejase acceder al piilpito, predicasen realmente de otra manera es algo
que seria mejor no intentar averiguar.

Precisamente, si es verdadero que las reformas se agotan en el des-
encadenamiento de las reformas, y que esta dindmica de cambio se
convierte en costumbre, pierde mucho peso la distincion entre refor-
mistas y antirreformistas. El cambio estructural que cuenta se produce
en el plano del sistema religién de la sociedad y puede copiarse de
forma muy insuficiente en las organizaciones. Posee una forma evolu-
tiva, no planificada. Actida de manera impredecible, pero cuando actia
lo hace exactamente de esa manera; mientras que en el plano de la
planificacién organizada y referida a la organizacién, las intenciones
se recogen, en el mejor de los casos, quebradas. Todo esto no dice nada
en contra de las reformas. Por el contrario, se las puede juzgar mejor
si se falla de manera realista en su plano, si se reconoce su funcién
de pararrayos, y si también se anota que la instalacién de nudos de
reflexién reformadores en el sistema mismo solamente cumple una fun-
cién cuando no cambian demasiado las cosas que tocan.

La posicién frente a las reformas tifie la autocomprensién profesio-
nal de la clase dirigente de las organizaciones. Debido a que las elites
hoy en dia, y a diferencia del pasado, trabajan, y lo hacen en organi-
zaciones, la tendencia hacia la iniciacién de reformas —tipica en las
organizaciones— es al mismo tiempo una coaccién para la toma de
posicién. Debido a que en las organizaciones (sin importar las con-
secuencias) puede decidirse y en muchos casos se debe hacerlo, por-
que la no-decisién (inada de mujeres!) constituye una decisién, los
interesados también se encuentran ante una opcién correspondiente;
algo que ya quedd claro en la disputa del siglo Xv en torno a la Iglesia
papal o conciliar. Esto puede verse, por un lado, como ocasién para la
regeneracion corriente de las diferencias articuladas de opinién, con
la consecuencia de problemas de identidad de tipo biogrifico; pues los
individuos suelen vivir mis que las reformas, se elija 0 no se elija su

24. Especialmente para esto, N. Brunsson y J. P. Olsen, op. cit., pp. 176 ss.

214



ORGANIZACIONES RELIGIOSAS

consecucién. Hacia fuera, esto puede causar la impresién de una dis-
puta continua en el establishment de las iglesias. Pero en ello también
se puede ver una ocasién siempre renovada para la reflexién acerca de
las preguntas previas y las metas de las reformas. Helmut Schelsky habia
preguntado en una aportacién que desperté mucha atencién: «{Puede
institucionalizarse la reflexién continua?»?’. La contestacién tendria que
esperar una explicacién del concepto de institucién. De todos modos,
se comprueba que las profesiones (de los teélogos, pero también de los
pedagogos, de los juristas o del general manager de estilo reciente) se ven
empujadas hacia la reflexién por medio del ansia reformista de sus orga-
nizaciones y ya no por la filosofia. Y esto quizds pueda tener rendimientos
adicionales para la determinacién del lugar de la religion en la sociedad ac-
tual, algo que las religiones no-organizadas no producirian de esta forma.

VII

Las organizaciones se fundan como dispositivos de ayuda practica. No
se quieren dejar abandonadas determinadas prestaciones al azar o a la
motivacién ad hoc, sino asegurarlas de manera confiable. Si se pone en
la base esta intencién fundacional de la descripcién de organizaciones,
entonces aparecen como un medio relativamente no-problemético. Los
problemas radican solamente en los costes y en las consecuencias colate-
rales no intencionadas. Se gana un panorama totalmente diferente si se
comprende a las organizaciones como sistemas autopoiéticos que repro-
ducen decisiones a partir de decisiones. Con esto se recalcan distintivos
como clausura operativa (sobre la base de la operacién del decidir) y la
incertidumbre autoproducida. Cada decisi6n observa otras decisiones
y reproduce la necesidad de mas decisiones. Incluso las premisas de
decisién deben verse ahora como resultado de las decisiones, al menos
como resultado de su aceptacion corriente y de su re-impregnacién en
decisiones siempre nuevas. Vistas de esta manera, las organizaciones
aparecen como sistemas de la reproduccién de la incertidumbre au-
toengendrada, la cual debe elaborarse por medio de decisiones siempre
nuevas (pero que tienen el mismo efecto). Esto aclara, y no en tltima
instancia, la tipica estructura jerarquica de las organizaciones, pues la
integracion vertical es el medio més importante de transformar la inse-
guridad en seguridad.

25. Cf. H. Schelsky, «Ist die Dauerreflexion institutionalisierbar?»: Zeitschrift fsir
evangelische Ethik 1 (1957), pp. 153-174.

215



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Si las organizaciones viven de la incertidumbre autoproducida, de
un futuro indeterminado, entonces se vuelve dudoso si y en qué medida
el sistema funcional religién de la sociedad se puede apoyar sobre sis-
temas de esta especie. Es evidente que la religién se ayudara por medio
de la canonizacién de las premisas de decision, a fin de sustraer deter-
minados temas que se encuentren a disposicién a través de decisiones.
La pregunta es, sin embargo, si esto resulta compatible con la légica
operativa de las organizaciones. La autopoiesis de la organizacién obli-
gari a la l6gica a registrar estas prohibiciones como decisiones. Pero
entonces no puede descartar la posibilidad de modificacién de tales de-
cisiones. Podra decidir no utilizar una posibilidad de este tipo, pero si
esto no puede descartarse como posibilidad, todo el resto se convierte
solamente en una cuestién de ocasién. Basindose en la autopoiesis del
decidir, una organizacién no puede descartar sus propias posibilidades
operativas. Todo intento de descarte sirve como indicador de la posibi-
lidad; y la caida se produce cuando Dios va a dar un paseo por la parte
trasera del paraiso a fin de disfrutar del aire fresco de la tarde, y le cede
el terreno a la serpiente.

Estas reflexiones conducen a la pregunta de si acaso no existe una
incompatibilidad de principio entre religién y organizacién. Esto no
tiene por qué llevar a una catistrofe religiosa, pero si quizés a un estado
de cosas que cominmente se denomina crisis. Si la organizacién ve una
decision en todo lo que acepta y reproduce, esto tiene que conducir a
una deconstruccion de los contenidos de fe. Que tales decisiones sean
«infalibles» 0 no es una cuestién que no implica ninguna diferencia en
este problema. El problema ya existe desde que se trata de decisiones,
las cuales podrian haberse tomado de otra manera o podrian no haber-
se tomado en absoluto. Las decisiones se experimentan —esto ya se
encuentra en el concepto, en la directiva de observacién del concep-
to— como contingentes, y justamente alli descansa el futuro de la orga-
nizacién, que solamente puede volverse presente bajo la forma posible
de futuras decisiones. Pero la religién quiere poder confiarse a aquello
que ella ya es.

216



Capitulo 7

LA EVOLUCION DE LA RELIGION

La evolucién de un determinado sistema religioso no puede equipararse
con la evolucién de la sociedad como una totalidad, ni tampoco es algo
que suceda del mismo modo en que otros sistemas funcionales de la
sociedad se diferencian y luego evolucionan con una dindmica propia.
No se trata de la evolucién de la sociedad como un todo, porque siem-
pre que la religion es reconocible como un fenémeno distinto existen
al mismo tiempo en la sociedad otros tipos de sentido y comunicacién,
por lo que se debe partir de una evolucién social en sentido amplio®.
No es posible, por ejemplo, reducir la evolucién de la escritura, ex-
clusivamente y en todos los casos, a la religién, aunque la adivinacién
juega un papel considerable junto a los problemas de administracién
del hogar y a la fijacién concluyente de prestaciones. Por otro lado,
la evolucién religiosa también se desvia de la manera en que evolu-
cionan los restantes sistemas funcionales. Comienza mucho antes. En
primer lugar, produce un sistema que se puede describir como un sis-
tema diferenciado en la sociedad®. No coincide con la necesidad de
un determinado medio de comunicacién simbélicamente generalizado
y su diferenciacién; asi como podria decirse que la diferenciacién del
sistema economia supone la introduccién del dinero o la diferenciacién
de un sistema politico supone la instalacién de cargos para el ejerci-
cio del poder. También falta la ocasién que desencadena tipicamente el

1. Cf. para ello N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.,
1997, pp. 413 ss.
_ 2. Paraesto cf. también N. Luhmann, «Die Ausdifferenzierung der Religion», en
Id., Gesellschaftsstruktur und Semantik, vol. 3, Frankfurt a.M., 1989, pp. 259-357.

217



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

surgimiento de determinados medios de comunicacién simbélicamente
generalizados: a saber, el que se vuelva improbable la aceptacion de
ciertas comunicaciones muy especificas. Con esto no quedan descarta-
das las relaciones con la evolucién de otros sistemas funcionales. Na-
turalmente que se sabe que los impulsos dados a la religién judia por
los profetas presuponian una monarquia estable y que la divisién del
budismo presuponia un sistema de castas también estable; al igual que
puede decirse que el descubrimiento de la moneda incité la transicién a
la tyrannis y los desarrollos politicos que reaccionaron frente a ello en
las ciudades griegas, o que la conformacién de cortes en la Edad Media
tardia, especialmente en Italia, provocé la diferenciacién de un deter-
minado sistema arte, que ya no est4 unido a los oficios y a los gremios o
monasterios®. Por tanto, no pretendemos de ningiin modo descartar la
generalizacién tedrica. No se podria hablar de «evolucién», de «diferen-
ciacién» o de «sistema», si no existiesen fundamentos tedricos generales
para ello. Pero las singularidades de la evolucién religiosa requieren una
atencion especial. En lo que a la época primitiva atafie, no se dejan dis-
cutir los intimos entrelazamientos entre la evolucién social y la evolucién
especificamente religiosa; pero esto s6lo vale hasta llegar a la impresi6n
de que las sociedades primitivas estaban determinadas de otra manera
por la religion, y de forma m4s intensa que las sociedades actuales. Sin
considerar esta situacién especial, y precisamente a causa de ella, la pre-
gunta «¢Cémo se posibilité a si misma la evolucién religiosa?» merece
una elaboracién propia. Y aqui también —si de lo que habri de tratarse es
de evolucién— tendremos que investigar c6mo estidn ocupados en el caso
de la religién los mecanismos evolutivos especificos de la variacién, de la
seleccién y del reestablecimiento, y sobre todo c6mo podrian separarse.

Podria creerse que la sociologia de la religién de Max Weber ofre-
ce tutiles trabajos previos para abordar preguntas de este tipo. Pero sin
embargo, éste no es el caso, y si lo es, lo es de manera muy limitada. El
cuestionamiento claramente histérico de Weber continda siendo impor-
tante para todos los emprendimientos que se realicen en este campo.
Y también es importante destacar el fuerte énfasis de la improbabilidad
evolutiva de una religiosidad pronunciadamente ascética, orientada a me-
tas de redencién trascendentes, negadora del mundo; y esto como forma
de diferenciacién y racionalizacién de actitudes y formas especificamente
religiosas del «estilo de vida». Esta improbabilidad no se funda tinicamen-

3. Para estos dos ejemplos cf. P N. Ure, The Origin of Tyranny, Cambridge, 1922;
M. Warnke, Hofkiinstler: Zur Vorgeschichte des modernen Kiinstlers, Kéln, 1985. Con
més detalle, N. Luhmann, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a.M., 1995 [El arte de la
sociedad, Herder, Barcelona, 2005].

218



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

te de manera psicolégica, sino también en relacién con formas anteriores
de la praxis religiosa. Todos éstos son temas que podrian tratarse hoy
dentro de un marco tedrico-evolutivo de conceptos rigurosos. Pero ante
todo es véilido que el interés de Weber habia radicado primariamente en
la explicacién de las condiciones de la evolucién del sistema econ6mico
que se orientaba al «capitalismo» moderno; por tanto en otra referencia
sistémica. Para cuya aclaracién —pensaba Weber, atado a las representa-
ciones metédicas de su tiempo— creia necesitar un factor motivante que
obrara como causa, y opinaba (con el debido reconocimiento de otras
causalidades) haberlo encontrado en la religién. La singular pujanza de
los motivos religiosos, que habrian causado esta reconversion, le resulté
explicada precisamente a partir de su improbabilidad. Sea cual sea la
posicién que se tenga frente a ello?, la tesis de Weber, elaborada con un
inmenso despliegue de investigaciones comparativas, se encuentra fuera
de la teoria de la evolucién’. Si bien el tema central de la teoria de la evo-
lucién —el volverse probable de lo improbable— es también el problema
de Weber, no obstante ello la teoria de la evolucién que contesta a este
problema estd construida de otra manera. No apuesta por causas que
obren de manera especialmente fuerte, para después perderse en los pro-
blemas infinitos de la atribucién de causas, sino al «azar», sobre todo a los
efectos azarosos conjuntos (no piloteados por un sistema) de variacién y
seleccién, pero también a la disposicién azarosa de circunstancias favo-
rables, que pueden utilizarse hasta que la nueva forma en surgimiento
produzca sus propias necesidades, motivos, semanticas, estabilidades.

Las reflexiones que siguen estin elaboradas de forma teérico-evolu-
tiva en este sentido especial. Pero los conocedores de Weber tendrin la
oportunidad de recordar a Weber.

II

El concepto general de evolucién que tomamos por base ya lo habiamos
expuesto en una ocasién anterior®. Todo tratamiento teérico-evoluti-

4. Cf. para ello de forma detallada y aclaradora, y con especial atencién al valor
de la «improbabilidad», H. Tyrell, «<Worum geht es in der ‘Protestantischen Ethik’? Ein
Versuch zum besseren Verstindnis Max Webers»: Saeculum 41 (1990), pp. 130-177; id.,
«Potenz und Depotenzierung der Religion — Religion und Rationalisierung bei Max We-
ber»: Saeculum 44 (1993), pp. 300-347.

5. Esto es ficil de comprender si se considera que en tiempos de Weber lo tinico
que estaba a disposicién como teoria de la evolucién social no eran mas que algunos titu-
lares difusores de un «darwinismo social».

6. Véase supra, capitulo 5, seccién IV.

219



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

vo de cuestiones morfogenéticas tiene, segin ello, que prestar especial
atencién a como se separan las formas de la variacién y las formas de la
seleccién. En esto (y no por ejemplo en las periodizaciones con una direc-
cién progresiva) radica hoy en dia la caracteristica especial de las teorias
evolutivas. A ello se agrega que la conexién entre variacién y seleccion
-—de otra manera no seria posible hablar de «separacién»— debe ser tra-
tada como azar. Con ello se niega, por un lado, la determinacién causal
que obedece a leyes, pero sobre todo, y de manera mds amplia, toda inte-
gracion sistémica de estas dos exigencias de la evolucién. A esta construc-
cién tedrica ya compleja se le puede sacar aiin mis, en la medida en que
siempre que se hable de «azar» (en el sentido de la falta de coordinacién
sistémica) se puedan suponer posibilidades de influencia del entorno a
pesar de la clausura operativa de los sistemas. El sistema mismo se expo-
ne a azares que puede ignorar o, si han sucedido, que puede utilizar como
oportunidades. Un sistema que evoluciona puede, para decirlo resumida-
mente, transformar la coordinacién defectuosa entre variacién y selec-
cién en sensibilidad hacia el entorno. Se entrega a si mismo, en la medida
en que no fija reglas para la seleccién a partir del variety pool de las varia-
ciones, quitando las influencias del entorno. Debido a ello puede utilizar,
y esto es decisivo, condiciones pasajeras del entorno para una construc-
cién estructural, algo que no podria llevar a cabo a partir de si mismo.

En el caso especial de la evolucién religiosa, partimos del supuesto
de que en la diferencia entre conocido/desconocido o mas ac4d/mais alld
existen impulsos duraderos para la variacién. El «otro lado» de esta dis-
tincién puede y debe ajustar sus cuentas sin las restricciones empiricas
habituales de este lado. En principio, a la fantasia no se le pone aqui
ningtn tipo de fronteras, a excepcion de aquellas que se realizan en el
mds acd por medio de la re-entry de la distincién en si misma. Porque
también para la religion resulta vilido: toda la experiencia de la rea-
lidad debe producirse a través de la resistencia de las operaciones del
sistema contra las operaciones del sistema, a través de la resistencia de la
comunicacién contra la comunicacién. No existe ninguna informacién
que venga de fuera. El sistema debe disciplinarse a si mismo.

Para las épocas primitivas de la evolucién religiosa se debe contar
con dispositivos que posibiliten una variacién relativamente libre de
consecuencias y sobre todo una variacién no impugnada. Esto vale para
las précticas comunicativas preservadoras del misterio, para los tabiies,
y para el trato relativamente pragmatico con objetos sagrados a través
de aquellos que tienen acceso y que pueden aspirar al saber. Hacia fue-
ra, en su exposicién comunicativa, la accién religiosa aparece, tanto en
el &mbito mégico como en el ritual, fijada a formas; en la terminologia
de Weber: estereotipada. Unicamente de esta manera resulta compren-

220



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

sible la comunicacién de sentido. En esto existe al mismo tiempo una
condicién insoslayable para una comprensién de la relacién de la co-
municacién con la religién, sin que se necesite para ello una precom-
prension elaborada y administrada por expertos de lo que «significa» la
religién. Pero en esto también radica la funcién latente a evitarse: que
las desviaciones sean impugnadas como innovaciones que se conservan.
En este tiempo no existe, por tanto, ninguna distincién practicada entre
variacién y seleccién, aunque los huesos de los antepasados, que se con-
servan en la casa de los hombres, se sustituyan una y otra vez’ y las se-
fiales para el empleo necesario de medios magicos o adivinatorios deban
procurarse de acuerdo con las necesidades®. La religién puede empezar,
por decirlo asi, en la ausencia de presupuestos, desarrollar elementos
recursivos y descubrir en ello su propia autopoiesis.

La magia es ante todo atractiva y facil de imaginar porque se trata
realmente de una construccién paralela frente a procesos y tecnologias
naturales que ya se conocen; una construccién paralela trasladada al
miés alld. Puede llevarse como seguridad redundante para la buena suer-
te o también como intento para orientarse a un destino que de todas
maneras se vislumbra. Es una variante ganada en un procedimiento de
copia con sus propias explicaciones del éxito y del fracaso; por tanto, no
es precisamente una receta de éxito seguro, a la que se abandonaria en
cuanto falle. También puede ser utilizada para explicar a los individuos
los sucesos poco comunes que les afectan (isucesos que ya han tenido
lugar!). Ademas, llama la atencién la intima imbricacién con todos los
posibles problemas vitales y la estabilidad inherente y, con ello, la ex-
pansién evolutiva y la apatia. Ni siquiera la Modernidad pudo extirpar
la creencia en ella, cuanto més que no es necesario preguntar ni decidir
si se cree en ella 0 no’. La magia confirma la actualidad del otro mundo,

7. Este ejemplo estd tomado de F. Barth, Ritual and Knowledge among the Bakta-
man of New Guinea, Oslo, 1975. Barth muestra también de qué manera difieren los mun-
dos seménticos de los iniciados y de los restantes miembros de la tribu (mujeres, nifios, los
que crecen), lo que podria valorarse como un esquema que posibilita una diferenciacién
y una convivencia del estereotipo y del pragmatismo adaptativo.

8. Cf. R. A. Rappaport, Pigs for the Ancestors: Ritual in the Ecology of a New
Guinean People, New Haven, 1967. Cf. también Id., «The Sacred in Human Evolution»:
Annual Review of Ecology and Systematics 2 (1971), pp. 23-44.

9. Esto se puede estudiar especialmente bien en Jap6n, donde uno se topa en todo
tipo de lugares con una supervivencia de practicas adivinatorias y mégicas, y aparente-
mente y de manera preponderante en aquellos sitios en donde el grupo no ofrece una
seguridad suficiente, y donde el individuo se sabe librado a sus solas fuerzas. Se lava el
dinero propio en cestas de alambre y en una determinada fuente para asegurar que el
negocio siga teniendo éxito (y si se juzga por los coches que llegan y por el contenido de
las cestas, no son los més pobres entre los pobres los que hacen algo asf). Se va al templo
antes de un examen para obtener un vaticinio. Y todo esto sin una vivencia de inconsis-

221



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

pero se la pasea de forma tan compacta en la experiencia cotidiana,
que los problemas de consistencia no aparecen en la relacién entre este
mundo y el otro, sino en las relaciones entre las situaciones, cuando,
por ejemplo, antes se estaba sano y después se enferma. Se pueden
distinguir muy bien las referencias de sentido religiosas y las pricticas
de la cotidianeidad. Si no asciende el humo de la llama propiciatoria,
esto puede ser una mala sefial; pero si uno se habia olvidado de su
encendedor, hay que ir a buscarlo.

Evidentemente, nunca se confian las preguntas de la religién a un
«acuerdo racional». La religién no evoluciona nunca a través de pro-
cesos «buscadores de consenso». Antes bien, la coordinacién social se
consigue con ayuda de objetos o «cuasi-objetos»'?. La evolucién puede
servirse de este carril de objetos y sustituir otros cuasi-objetos, mas
adecuados para situaciones complejas. De esta manera, los estados de
trance se transforman en profetas, y la metafisica finalmente ofrecera
la distincién entre objetos visibles y no-visibles a fin de poder subsumir
completamente el mundo en el mundo. Asi, se escenifican victimas y
rituales como unidades complejas y de esta manera se objetivan. Se
podra4 tener otra opinién acerca de la necesidad y la oportunidad, pero
no sobre el modo de ejecucién como tal'l.

Ya los tiempos primitivos de evolucién religiosa, que conocen la
variacién adaptativa, pero no una separacioén real de mecanismos para
la variacién y la seleccién, suponen por consiguiente una diferencia-
cién social, cuya frontera posibilita una separacién y una influencia
conjunta entre una unién estricta y una manipulacién pragmaitica. De
esta diferencia habri por tanto que partir cuando se trata de la pre-
gunta acerca de cudndo y cémo pasa la religion de la mera repeticién
en formas siempre distintas a la seleccién de formas mds bien impro-

tencia en relacién al restante saber sobre el mundo, de manera tal que la pregunta acerca
de si se cree en ello, o no, apenas si resulta inteligible y no obtiene una respuesta clara.

10. «Cuasi-objetos» en el sentido de M. Serres, Genése, Paris, 1982, pp. 146 ss. Que
el «cuasi» de estos objetos no se comunica religiosamente es algo que va de suyo; pero
aqui también se reconoce, en la perspectiva de un observador de segundo orden, una
admisién para el descubrimiento y la fantasia, es decir, para la variacién; muy eficaz por
ejemplo en la interpretacién de estados de trance y sobre todo en el descubrimiento del
cuasi-objeto «alma», sobre el cual se orienta la religién hasta el tiempo final.

11. El equivalente moderno seria el funcionamiento de la técnica. Se puede dudar o
tener diferentes opiniones acerca de si es conveniente encender la luz cuando comienza
el atardecer. Pero que la luz se enciende cuando se activa el interruptor no es algo que
necesite una biisqueda de consenso. Las necesidades consensuales pueden dirigirse, eco-
nomizarse, pero también ampliarse, por medio de la objetivacion. Pues las objetivaciones
montadas en contextos funcionales, ya sean rituales o tecnologias, hacen que sea posible
algo que, de otra manera, no lo serfa, y configuran solamente de esta manera necesidades
de acuerdo.

222



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

bables, con la consecuencia de que el sistema de la comunicacién reli-
giosa debe entonces restablecerse.

Al igual que en otras instancias, aqui también encontramos que
las fronteras son estructuras creativas, porque revelan una diferencia y
ocultan su unidad. El sistema puede crecer en la diferencia entre trato
competente e incompetente con las potencias sagradas y configurar
nuevas formas. El sistema puede proliferar en este sitio, puede pasar de
roles de situacidn a roles de profesion con el caricter hereditario o con
exigencias especificas de adecuacién, puede acumular conocimientos,
astucia, etc., puede conformar autoridad y responsabilidad para situa-
ciones inciertas. Surgen diferentes roles para los magos, los chamanes,
los sacerdotes. Desde el punto de vista de aquellos que ahora son lai-
cos, desamparados pero no libres de culpa, coinciden dos fronteras o
se fortalecen reciprocamente, a saber: la diferencia social en la linea
competencia/incompetencia y la diferencia del mundo cotidiano del
més aci con respecto a las potencias inquietantes del més alla.

Dentro de una «jer-arquia» de expertos de este tipo quizis se ha-
yan producido autobloqueos que dificultaron el trato demasiado per-
misivo con las necesidades cotidianas, o que lo dejaron suceder sin
impugnarlo. Estos eran problemas de la observacién mutua. Una mo-
dificacién total llega solamente con la introduccién de la escritura para
impedir el olvido (siempre tan benéfico)!?. El descubrimiento obra de
manera ambivalente, si no paradéjica. Pensado para la conservacién
de la estructura y la utilizacién repetida, y dotado con claros valores
religiosos de impugnacién, destruye al mismo tiempo el mecanismo
de estabilizacién que hasta el momento funcionaba: el no-darse-por-
enterado de la desviacién y el no-borrarla. La escritura parece haber
sido descubierta, sobre todo en el dmbito del hogar («econémico») y
en el juridico, para volver visibles las eventuales desviaciones, y esto
antes de toda coordinacién entre escritura y lengua'®. Pero tan pronto

12. La literatura acerca de la transformacion de la religién por medio de la escritura
ha crecido de manera rapida, pero en general poco orientada a la teoria. Para una panori-
mica introductoria cf. por ejemplo J. Goody, Die Logik der Schrift und die Organisation
von Gesellschaft, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1990, pp. 25 ss. Cf. también W. J. Ong,
The Presence of the World: Some Prolegomena for Cultural and Religious History, New
Haven, 1967.

13. Cf. H. Haarmann, Universalgeschichte der Schrift, Frankfurt a.M., 1990, pp. 70
ss. Cf. también A. Marshack, The Roots of Civilization: The Cognitive Beginnings of Man’s
First Art, Symbol and Notation, London, 1972. Aqui parecen haber radicado los presu-
puestos evolutivos para la reconversién a una escritura que copiara la lengua (aunque
seguramente en un primer momento no la copiara completamente) en Mesopotamia, para
aquel paso evolutivo que vale generalmente como descubrimiento de la escritura, pero
que ya ha heredado la posibilidad técnica de volver visible la identidad y la desviacién,

223



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

como se hace lengua y, finalmente, se fonetiza en el 4mbito plurilingiie
de Oriente Pr6ximo, surge una nueva diferencia a través y mis alla
de los objetivos de registro de la escritura, a saber: la diferencia entre
comunicacion oral y escrita'®,

"Si se comprende el sentido como unidad de actualidad y virtuali-
dad, entonces se puede concebir la escritura como una inmensa am-
pliacién del 4mbito de la virtualidad. No se debe y no se puede pres-
cindir de la actualidad, pero la actualidad del escribir y del leer se
descarga de las presiones sociales de la interaccién; y la comunicacién
(y con ella, la conciencia) puede concentrarse totalmente en los aspec-
tos virtuales de la vivencia del sentido. De esto resultan novedosas y
més abstractas coacciones del orden, pues evidentemente no se puede
colocar cualquier ocurrencia en el mundo. Precisamente, cuando algo
se representa como posible, esto debe satisfacer determinadas condi-
ciones de plausibilidad, de que sea posible que se vuelva real.

Si coinciden los dos logros: la diferenciacién de competencias para
el tratamiento de eventos sagrados y la difusion de la escritura, enton-
ces cabe esperar efectos considerables. Un resultado evolutivo modi-
fica las condiciones de la evolucién futura. Con la preparacién de la
competencia se angosta el circulo de personas para el cual entra en
consideracién el dominio de la escritura, y ademés es razonable. Por
ello es plausible que el saber acerca de la escritura se haya tratado en
un principio, y en muchos casos, como un saber secreto's. Esto tam-
bién tiene que haber aliviado la absorcién de las consecuencias de la
literalizacién». Por tanto, con mis razén cabe aceptar que la misma
escriturizacién del saber haya introducido una nueva fase evolutiva.
También, y precisamente después de la introduccién de la impresién
de libros, se vuelve a poner de relieve la significacién religiosa de la
escritura. La escritura se adecua para volver visible la ciencia oculta
de la religién, sin por ello tocar el misterio'®. Y le ofrece al individuo
la oportunidad de experimentar su participacién en la comunicacién

por lo cual pudo efectuarse de manera relativamente ripida. Cf. para ello D. Schmandt-
Besserat, «An Archaic Recording System and the Origin of Writing»: Syro-Mesopotamian
Studies 1/2 (1977), pp. 1-32; ]. Bottéro, «De ’aide mémoire a I’écriture», en Id., Mésopo-
tamie: L'écriture, la raison et les dieux, Paris, 1987, pp. 89-112.

14. Para esto también N. Luhmann, «The Form of Writing»: Stanford Literature
Review 9 (1992), pp. 25-42.

15. Asi se supone para la escritura que se descubri6 en los Balcanes, escritura muy
polémica, independiente de la mesopotimica y que se origina en ella. Pudo haberse reser-
vado para el comercio directo con los dioses, es decir, haber sido una especie de escritura
maégica. Cf. H. Haarmann, op. cit., pp. 70 ss.

16. Asi J. P Camus, Les Diversitez, vol. 1, 2.2 ed., Paris, 1612, pp. 375 ss., con un
detallado informe sobre la escritura en comparacién con la mera palabra hablada.

224



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

como comportamiento propio y de separar los efectos colaterales para
la construccién de una personalidad propia?’.

De todos modos, en un primer momento hay que conceder que de
ninguna manera todas las religiones universales han dependido de la
escritura para su surgimiento y transmisién. Sobre todo la religién de los
brahmanes y el budismo constituyen en esto una excepcién, lo que tal
vez pueda explicar la tendencia a una ritualizacién cada vez més intensa.
Tampoco la disponibilidad relativamente tardia de la escritura cambié
nada en esto. A pesar de ello, no existe ninguna duda de que la escritu-
ra, cuando influye sobre la religién, tiene consecuencias considerables.
Esto se puede documentar en muchos detalles: por ejemplo, en la sua-
vizacién del saber adivinatorio, en un primer momento recolectado de
forma casuistica, hacia un saber metédico codificado segiin la sefial bi-
naria adecuado/inadecuado; en el fortalecimiento de la conciencia con-
tingente debido a las comparaciones ahora posibles; en la extensién de
los horizontes temporales (que luego, por ejemplo, deben llenarse con
genealogias'®) y en la posibilidad de hacer presente el pasado como «ori-
gen» que continiia obrando; y, no en dltimo lugar, en la ampliacién de
posibilidades para simbolizar lo ausente. Pero no escriben solamente los
hombres; los dioses también lo hacen. Estos llevan un libro; en primer
lugar en Mesopotamia, a fin de fijar el destino por medio de una deci-
sién colegiada'®; en el 4mbito cristiano bajo la forma de un registro del
pecado, que se encuentra a disposicién en el Juicio final y que puede
utilizarse como base decisoria. La misma contaduria celestial avanza
desde una creencia en el destino a una justicia por las obras, teniendo
miés en cuenta la libertad de decisién humana, porque en el cielo se en-
cuentra disponible una memoria incorruptible, en cierta medida una
fotografia de los sucesos reales de este mundo?’. Con esto se introduce
una exposicién alternativa de sentido en el sistema religién, aunque
no se pueda extirpar la magia como creencia y aunque la rigida con-
tabilidad también contradiga la fe en la efectividad de la oracién. Esta
exposicién permite al menos rechazar las creencias mégicas de otras
religiones como abominaciones.

17. Cf. E. Esposito, «Interaktion, Interaktivitit und Personalisierung der Massenme-
dien»: Soziale Systeme 1 (1995), pp. 225-260.

18. R. Thomas, Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge,
1989, pp. 95 ss., 155 ss., habla de telescoping.

19. Cf. ]. Bottéro, «Symptdmes, signes, écritures en Mésopotamie ancienne», en J.-P.
Vernant et al., Divination et Rationalité, Paris, 1974, pp. 70-197, cita, pp. 157 s.

20. Para esto, se encuentra profusién de materiales en L. Koep, Das himmilische
Buch in Antike und Christentum: Eine religionsgeschichtliche Untersuchung zur altchrist-
lichen Bildersprache, Bonn, 1952.

225



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Dentro de este contexto complejo, que no queda agotado aqui, la
pregunta acerca de la influencia retroactiva de la evolucién sobre la evo-
lucién constituye un problema especial poco tratado hasta el momento.
La escritura arranca con la autoestabilizacién de variacién disponible
mediante la represién de las desviaciones y a través del olvido de las
modificaciones. Ella pone en marcha un nuevo procedimiento entre la
variacién y la reestabilizacién: la seleccién de una variacién, sea positi-
va, sea negativa, bajo el punto de vista de un cambio estructural. Pues
los textos vuelven reconocibles —para eso existen— la diferencia entre
propuestas de sentido adaptables o desviadas.

En un primer momento, la escritura recientemente surgida parece
acaparar totalmente la religién. La escritura se vuelve el medio mas
importante de domesticar el mundo de los dioses. Los dioses de Me-
sopotamia, como ya se dijo, fijan el destino de forma escrita y con ello
legible. Desde luego que en simbolos secretos, que muy pocos pueden
leer. La adivinacién, la consulta religiosa de la vida por tanto, se vuelve
asunto de una élite que domina la escritura. Contra ello se desarrolla
miés tarde, recurriendo a antiguas tradiciones de culturas orales, a sue-
fios, visiones y estados de trance, la religién de los profetas. Aqui la
divinidad se vuelve activa, inspira a los profetas ad hoc, da 6rdenes, ad-
vertencias y explica su propia voluntad?'. Ahora Dios se acredita como
potencia volitiva y como Dios observador, como un Dios que interviene
y con el que hay que contar como persona. La politica y la religién
pueden separarse. Este desarrollo vuelve de todos modos a ser apresado
prontamente por la escritura, cuanto méis que ahora se encuentra dis-
ponible la escritura fonética. Se informa de manera escrita acerca de los
sucesos de la comunicacién atestiguada proféticamente. Los informes,
que deben volver creible lo increible, incluyen también las reacciones de
los testigos. Se pintan como narraciones. Por cierto que luego la religién
debe protegerse contra intervenciones siempre nuevas. Esto requiere a
su vez escritura. Los profetas aceptan dictados de su Dios o dictan ellos
mismos. Finalmente, en el caso del Sinai, el texto es escrito por el mis-
mo Dios. Pero la representacién sigue siendo la de un Dios que comu-
nica inspiradamente y que acompafa la vida humana como observador
dispuesto a intervenir.

Sélo la escritura posibilita un concepto de tradicién, que puede em-
plearse para la dogmatizacion vy, con esto, para la destruccién de infor-
macién; ademas puede manipularse en el sentido de una preferencia por

21. Para esta diferencia y para su fuerza de empuje evolutivo, cf. C. Grotanelli,
«Profezia e scrittura nel Vicino Oriente»: La Ricerca folklorica. La scrittura: Funzioni ed
ideologie 5 (1982), pp. 57-62.

226



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

la transmisién. Mientras esto dure, la seleccién garantiza estabilidad. Se
manipula en vistas a un saber sagrado, digno de conservarse. Pero no
de manera necesaria y no en todos los casos. Los textos son, si se los
confronta con las necesidades actuales, breves y oscuros (en el siglo xvIIl
se dird con admiracién: sublimes). Requieren y posibilitan la interpre-
tacion. Y se puede volver a suponer, dirigidos por reflexiones teérico-
evolutivas, que en los puntos de quiebra de los mecanismos evolutivos
de la variacion, seleccién y reestabilizacién, puede actuar el azar, y esto
significa: aquello que por motivos transitorios posee especial evidencia
y que puede defenderse plausiblemente en la comunicacién?
Partiendo de esto, podemos comprender una de las soluciones mis
estables encontradas a este problema para una tipica religién del libro,
a saber: la teoria elaborada en el Talmud (por tanto relativamente tarde)
sobre la interpretacién de la Tord. La doctrina parte de un texto escri-
to, de un texto que ha servido a Dios como soporte para la creacién
del mundo. Pero este texto se encuentra sin embargo disponible —pues
Yahvé es el Dios del pasado y del futuro— para la transmisién escrita
y oral. Hay que atenerse al texto, pero se lo puede interpretar. La in-
terpretacién oral es el instrumento de adecuacién a un futuro todavia
desconocido. Esta interpretacion se produce a través de decisiones cole-
giadas de los rabinos, y sus prerrogativas van tan lejos que ellas mismas
pueden desviarse de una concepcién de Dios claramente explicada en el
instante de la decisién, como documenta la célebre historia del «<Horno
de Ajnai»?. En esta forma se encuentra una reflexién instalada en la tra-
dicién escrita acerca de las desventajas de la escritura, y esto de una ma-
nera diferente a la polémica de Platén contra la escritura; una reflexién
que, sobre la base de un texto fijado, deja el futuro explicitamente abier-
to para las selecciones presentes atin no determinables. Debe haber sido
sobre todo esta forma de tratamiento de la escritura la que posibilité la
supervivencia religiosa y juridica del judaismo después de la destruccién
del Segundo Templo, judaismo desprovisto de un poder politico propio
(0, también, este tratamiento se desarroll6 para este problema con oca-

22. En la investigacién m4s nueva sobre historia de las ideas es sobre todo Quentin
Skinner quien recalca este factor situacional y politico-polémico de la evolucién seménti-
ca, el cual ayuda a las innovaciones seminticas a eludir los umbrales de convencimiento
de la tradicién. Cf. resumidamente Q. Skinner, «Language and Political Change», en T.
Ball, J. Farr y R. L. Hanson (eds.), Political Innovation and Conceptual Change, Cambrid-
ge, 1989, pp. 6-23. Cf. también H. de Berg, Kontext und Kontingenz: Kommunikations-
theoretische Uberlegungen zur Literaturbistoriographie. Mit einer Fallstudie zur Goethe-
Rezeptiondes Jungen Deutschland, tesis doctoral, Leiden, 1994.

23. Cf. por ejemplo I. Englard, «<Majority Decision vs. Individual Truth: The In-
terpretation of the Oven of Achnai Aggadah»: Tradition: A Journal of Orthodox Jewish
Thought 15 (1975), pp. 137-151, con muchas otras indicaciones.

227



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

sién de su aparicion histérica). Por el contrario, en el 4mbito de la reli-
gién cristiana, y de manera similar en el islam, la escritura fue ocasién
de especulaciones teoldgicas y de la aparicién de inconsistencias y de
cismas religiosos; y se podria reflexionar si la falta de toda proteccién
politico-estatal de la religién y el derecho en el judaismo no habri sido
acaso el factor evolutivo diferenciador.

La escritura puede haber sido un disparador, pero no explica lo que
miés tarde surgié como religién universal. El surgimiento de las religio-
nes universales es, como el surgimiento de los sistemas autopoiéticos,
una reconversion abrupta a otro principio de estabilidad; por tanto en
un sentido exacto en la teoria de sistemas: una catéstrofe religiosa. De-
bido a ello se oprimen viejas formas sagradas, por ejemplo a través de
la reconstruccién de recintos sagrados?*. Debido a ello se ponen nuevas
exigencias extravagantes. Debido a ello se llega a mitos repentinos del
despertar y la conversién; debido a ello, al forzamiento de una opcién
que en realidad se podria rechazar como una coercién, sin por ello
tener que elegir, como sostiene la religién, el lado falso, a saber: una
vida réproba. Y debido a ello se produce esa distincién estricta entre
«adentro» y «afuera», que, al menos para algunas religiones universales,
delimita un medio propio de la «fe»; medio en el que puede tener lugar,
a través de una elaboracién de las figuras y mitos, un desarrollo propio
de considerable complejidad. Si tiene éxito.

III

Entre los hechos importantes que han influido la evolucién de la re-
ligién se encuentra la relacién entre religiéon y moral. Esto quizis no
haya ocasionado problemas mientras la religién no tuvo pretensiones
universalistas en lo que al mundo se refiere. Con la aparicién de las
religiones universales se plantea, sin embargo, el problema de que en el
mundo existe un comportamiento moral bueno y un comportamiento
moral malo, incluso malvado. La «caida», la escenificacién del aporte
especificamente humano a la creacién, habia introducido el cédigo de
la moral en el mundo, y después de algo asi ya no es posible sustraerse
a las consecuencias. Uno se ve inducido a realizar juicios morales, y mas
grave adn: uno es juzgado moralmente.

El mito de la caida permite diferentes interpretaciones. La introduc-
cién de la moral puede verse como obra del demonio y, de acuerdo con

24. Son conocidos los ejemplos de este tipo en la temprana Edad Media europea,
pero también en México, por ejemplo Mitla.

228



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

ello, se puede describir el infierno como una moral ejecutada, es decir,
sustituir las torturas fisicas por las psiquicas?®. Pero esto no contesta a
la pregunta de por qué Dios lo permite y expone, en cierto modo como
castigo justo, el pecador a la moral. Ambos c6digos, el de la religién y
el de la moral, persiguen pretensiones universales en sociedades desa-
rrolladas, y de esto se sigue el problema de cémo se regula su relacién
reciproca.

Este conflicto no se deja solucionar ni légica ni cognitivamente.
Hay que decidir desde qué lado se parte el mundo. Pero con ello no
desaparece el problema del mundo, sino que vuelve a aparecer bajo una
forma que depende de la distincién de partida, de la primary distinc-
tion. Incluso cuando se le reconoce el primado a la religién, ésta debe
decidir que tanto el comportamiento bueno como el malo son posibles,
incluso se podria decir que estin permitidos.

Este problema tiene considerable importancia para la evolucién de
las representaciones religiosas, pero también para la evolucién de las
instituciones religiosas. Ninguna de las dos puede sustraerse a la provo-
cacién constante del «<mundo». Si hay que creer en su fe, deben respon-
der de ello y no dejarse arrastrar por los sucesos mundanos. En un prin-
cipio acaso sea un fuego nutrido de microsucesos, pero sobre esta base y
a través de la seleccion y de la reestabilizacion se desarrollan posiciones
dogmiticas y usos institucionales, los cuales construyen expectativas
que luego deben cumplirse. Una religién, no importa cuél sea su ex-
presién semdntica e institucional, apenas si podri evitar el ocuparse de
los hechos del mundo codificados moralmente. No puede estar sentada
y mantener la mano abierta a la espera de los donativos clementes. La
separacion de principio entre roles religiosos y politicos en muchas so-
ciedades del mundo antiguo ofrecié un marco para este problema. Pero
no logré resolverlo, en el sentido de que ya no volviese a ser actual.

Desde una perspectiva teérico-evolutiva se puede por tanto admitir
que la mera aparicién de modos de comportamiento juzgados como
buenos o malos coloca a la religién bajo una presion selectiva. Esto no
tiene que conducir a una aceptacién de los estindares morales de la
sociedad. La pregunta sigue siendo cémo logra la religién conformar y
conservar sus propios estindares frente a tales incidentes. Puede hacer-
les frente mediante la distincién entre paraiso e infierno como formas
distintas de vida tras la muerte. Pero con ello se acarrea problemas teo-
légicos de consistencia que pueden discutirse controvertidamente; por
ejemplo, la relacién de esta distincién con el dogma del pecado original

25. Asi J.-F. Bernard, Eloge d’Enfer: ouvrage critique, historique et moral, 2 vols.,
Den Haag, 1759.

229



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

o la pregunta de si se pueden conciliar los castigos eternos del infierno
con la misericordia atribuida a Dios.

En comparacién con los problemas estructurales de interpenetra-
cién entre religién y moral, éstos quizis sean problemas «livianos», que
pueden quedar reservados a las controversias teolégicas. La creacién de
tribunales eclesidsticos en la Edad Media y su erradicacién por parte del
Estado territorial de la Modernidad temprana muestran, sin embargo,
que la evolucién también desarrolla vias de solucién que m3s tarde se
revelardn como desaciertos. Las conquistas evolutivo-estructurales pue-
den conservarse durante un tiempo y luego derivar en crisis que exigen
abandonarlas. En conjunto, la referencia de la moral al individuo, refe-
rencia que crece desde la Edad Media —y esto significa referencia a las
orientaciones internas de los individuos—, parece determinar el terreno
sobre el cual se pueden negociar posibles soluciones. Y esto debido a
que la individualidad de las personas es algo que se exige por motivos
de evolucién estructural de la sociedad.

v

Ahora bien, si existe la «tradicién» y con ello deben separarse la varia-
cién y la seleccion, équé posibilidades o peligros resultan para la evo-
lucién futura?

Las religiones universales pueden definirse (por mas que este con-
cepto resulte poco nitido y por mas ancha que sea la zona de dificiles
clasificaciones) por medio de una perspectiva teérico-evolutiva en la me-
dida en que orientan su mecanismo selectivo a la estabilidad. Por tanto,
no distinguen sistemiticamente entre seleccién y reestabilizacién, sino
que buscan su modo selectivo, es decir, buscan orientar tanto la seleccién
negativa como la positiva a un catidlogo de dogmas de la fe, dogmas que
se aclaran con la fe, pero que no se dejan modificar. Esto debe definir el
concepto de dogmaitica.

Algo asi se reconoce en el esfuerzo por sintetizar formas religiosas
que en un principio habian nacido con miras a situaciones totalmente
diferentes. En conexién con esto, se ordena el mundo de los dioses
de manera jerdrquica, o familiar, o de alguna otra forma estructural, y
—podria decirse— se lo desarbitrariza. Este mantenimiento de la con-
sistencia significa, al mismo tiempo, una delimitacién mas marcada ha-
cia fuera contra provincias no-religiosas del sentido. Fuera de la religién
no puede existir ningin sentido religioso, lo que conduce prontamente
a los conocidos problemas de reconocimiento entre las religiones o tam-
bién a los intentos por identificar a las divinidades con nombres diferen-

230



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

tes. La religién encuentra ahora un sostén en si misma y, precisamente
por eso, en la diferencia que separa el sentido religioso de los restantes
sentidos. Jan Assmann, en relacién con la religién egipcia, habla de la
transicién de una teologia implicita a otra explicita y, en conexién con
ello, de una teologizacién de la historia?.

Una reconversién de esta especie se encuentra dentro de una ten-
dencia de transicién del primado de la heterorreferencia a un primado
de la autorreferencia; pero ambas como religién y referidas a un tor-
nar familiar la distincién entre familiar/extrafio, por lo tanto referidos
exactamente a esta re-entry. La religién, en este nuevo sentido, se trans-
forma en un sistema que se reproduce a si mismo, sus propias fronteras
y su propia historia; sistema que reactualiza constantemente su propia
recursividad, en suma: en un sistema autopoiético. Se reformula com-
pletamente la semantica religiosa. Esta se vuelve una doctrina fijada por
escrito, una dogmatica. Esto también puede suceder en contextos poli-
teistas, cuando éstos, como en el caso griego, se encuentran intimamen-
te enredados con las genealogias de la nobleza y por ello se conservan
(con un considerable menoscabo de su credibilidad y completados por
una serie de cultos misticos). Pero la seméntica de las religiones univer-
sales encuentra su forma mas convincente mediante el hecho de que ella
simboliza su propia unidad, bien en la persona de un Dios tinico, bien
en una dualidad religiosa especifica.

Que las religiones del libro, y solamente ellas, han producido un
monoteismo marcado es algo que se ha comentado frecuentemente. So-
lamente aqui el Dios documentado en el texto se transforma en Dios
universal, el cual ha arreglado el mundo de la manera en que se lo
encuentra. Ya habiamos tratado la construccién de un Dios que observa.
Todo ha sido creado por él. Nada se le escapa. Esto hace posible —dejan-
do de lado todas las relevancias cotidianas de la vida del «mas aci»— un
doble significado religioso para todo lo que existe. Y la religién intenta
inculcirselo a los individuos: ellos son los que realmente cuentan. Tanto
los jansenistas como los jesuitas volverdn a propagar este punto de vista
con toda su fuerza, mientras que simultineamente disminuye el temor al
infierno y aumenta la codicia.

A este concepto le corresponde una construccién paralela poco nota-
da: el descubrimiento del alma. Debi6é haber surgido a partir de la expe-
riencia limite de la muerte, de la muerte observada de los otros; por tanto
aqui también una frontera que desencadena proliferaciones seménticas,

26. Asi J. Assmann, Agypten: Theologie und Frommigkeit einer frithen Hochkultur,
Stuttgart, 1984; Id., Das kulturelle Geddchtnis: Schrift, Erinnerung und politische Identi-
tdt in frithen Hochkulturen, Miinchen, 1992, pp. 248 ss.

231



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

que produce como re-entry la figura de la vida tras la muerte y que para
ello necesita un sustrato de identidad: precisamente el alma. Debido a
que nadie puede representarse realmente el cesar de su propia concien-
cia, ésta es una construccién altamente plausible, y no se la encuentra
solamente en las religiones del libro orientadas estrictamente hacia la
escritura, sino de forma universal: sea en la forma del culto a los ante-
pasados, sea en la forma de un reino de las sombras en donde moran los
muertos, sea en la forma del Grand Tour de la reencarnacion, sea en la
forma del espiritismo moderno. En el contexto monoteista, la extrema
tirantez de los dos conceptos-limite de Dios y alma produce un espacio
de juego con necesidad de ser llenado por la creacién dogmaética, por
un medio, en cierto modo, que todavia se encuentre abierto a la confi-
guracién creadora de formas?’.

El ser humano ya no se encuentra simplemente librado a su destino;
destino que la religién, aunque no logre influir a través de la magia efec-
tiva, puede racionalizar posteriormente; el ser humano es él mismo un
actor que cogestiona la forma de su situacién ante su Dios, bien a tra-
vés de las obras, bien a través de la esperanza de la Gracia que se funda
en la fe recta. Pero en este contexto abierto la pregunta acerca de c6mo
se llega en el medio a formas, de c6mo se pasa del acoplamiento laxo
de posibilidades al acoplamiento estricto de determinaciones salvificas
del alma, se vuelve la pregunta clave. El problema de la certeza de la
redencién se transforma en problema polarizante, y ello precisamente
debido a que ninguna de las variantes religiosas, y aunque fuese a causa
de la seméntica aceptada de Dios/alma, puede brindar en esto una se-
guridad tltima. En todo caso, Dios, si efectivamente es justo, admite
la posibilidad de hacerlo mal. Pero con ello no se zanja la inseguridad
en la cuestién de los criterios, sino que tinicamente aumenta. Un claro
indicador de esto es la aparicién de fé6rmulas paradéjicas: cuanto mas
exterior sea el signo (solum verbum habemus) [poseemos solamente la
palabra], mis intima es la certeza, o cuanto mayores sean la angustia
y el temor, més fuerte serd la conviccién de haber sido escogido?.
En dltima instancia, no puede existir ninguna solucién institucional,
ninguna solucién sacramental, ninguna solucién a través de la suave
presion de los consejos de vida jesuiticos, ninguna solucién mediante
pruebas palmarias probabilisticas; y naturalmente tampoco existe una

27. Para esto véase supra, capitulo 5, seccién III, pp. 179 ss.

28. Cf. K. Heim, Das Gewissheitsproblem in der systematischen Theologie bis zu
Schleiermacher, Leipzig, 1911, pp. 220 ss., cita, p. 249, y P. Althaus, Die Prinzipien der
deutschen reformierten Dogmatik im Zeitalter der aristotelischen Scholastik, Leipzig, 1914,
reimpr. Darmstadt, 1967, pp. 183 ss.

232



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

solucién por medio de la insolubilidad: por medio del reconocimien-
to de que resultan irreconocibles las disposiciones redentoras de Dios.

En estas circunstancias, la acentuacién enfatica de la «Escritura» por
parte de Lutero es mds bien un concepto orientado hacia atris. En los
textos transmitidos de forma escrita se encuentran argumentos y ejem-
plos, y una continua polémica sobre el pecado; por tanto, material de
prédica en abundancia. Pero también advertencias de que la cuestién
no es tan sencilla y de que el Juicio final estara lleno de sorpresas, tanto
para los justos como para los pecadores. También las tltimas palabras
en la cruz indican que la religién cancela su propia informacién. Esto,
aunque esté escrito, puede olvidarse o sencillamente no mencionarse.
Pero la seméntica Dios/alma disuelve el medio de la fe religiosa hasta
tal punto que los textos ya no ofrecen ninguna certeza formal, sino a lo
sumo suplementos, a los que uno puede atenerse en lugar de lo otro.

Y finalmente, también el mundo deja de ser un texto suficiente en el
cual se pudiese tener certeza del amor de Dios. Quizis sus intenciones
fuesen buenas, pero ¢c6mo puedo saberlo? Dios no se deja observar
en la naturaleza, permanece invisible deliberadamente?. La naturaleza
misma se pierde en el vacio de la infinitud que sigue preguntando. Jean
Paul se pregunta, con evidente desconcierto: «¢Son necesarios para mis
libres ejercicios religiosos tantas estrellas que jamis me han tentado, los
continentes junto con todas sus islas, los siglos pasados, los escarabajos,
el musgo y la totalidad del reino animal y vegetal?»*. El mundo es a fin
de cuentas solamente aquel horizonte mas exterior que con cada paso,
con cada denominacién de algo determinado mediante él, se retiraa lo
inalcanzable, porque siempre puede volver a formularse la pregunta de
qué cosas se distingue con lo determinado.

¢C6émo debe interpretarse este hallazgo? Apenas si se podra con-
vertirlo, con Max Weber, a la renuncia del mundo y a una raciona-
lidad ascética inherente a ello. Esto seria a lo sumo una variante de
un problema mucho mds general. En cambio, desde una perspectiva
teérico-evolutiva se vuelve reconocible que se disuelve la conexién an-
tes vilida entre seleccién y reestabilizacién. Tanto la cosmologia de la
metafisica ontoldgica y su autonormalizacién, que incluye el concep-
to de naturaleza, como la tradicién textual especificamente religiosa
—aqui biblica— habian presupuesto que el mundo, en su facticidad de

29. Cf. L.-S. Mercier, Lhomme sauvage, bistoire traduite de..., Paris, 1767. Asi y
todo, el autor atin alberga esperanzas sobre el futuro: «Un jour nous le connoitrons» [un
dia lo conoceremos] (p. 119). Pero esto sigue siendo una esperanza que no puede funda-
mentarse.

30. Asi en Jean Paul, Clavis Fichtiana seu Leibgeberiana, citado seglin Werke, vol. 3,
Miinchen, 1961, pp. 1011-1056, cita, p. 1053.

233



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

creacién divina, contenia criterios reconocibles de seleccién correcta.
Partiendo desde ahi podia soportarse la variacién, incluso extenderla,
porque siempre se creia poder escoger desde la estabilidad y también
reajustar las innovaciones (sobre todo como vuelta al pasado mejor).
Esto se correspondia con una sociedad estratificada, que en medio de
todas las turbulencias no podia renunciar a la representacién de una
correccién natural, de un orden de lugares fijos y de una capacidad
de distinguir entre perfeccién y corrupcién. Pero esto, sin embargo,
se modifica con la transicién de la estratificacién a la diferenciacién
funcional, y lo hace de manera amplia. Los criterios de seleccién deben
renunciar siempre a las perspectivas de estabilidad. Asi, en el 4mbito
de la economia el criterio de la ganancia; en el &mbito de la politica la
razén de Estado tempestiva, con la que hay que transigir y que ya no
es posible fijar moralmente, y mas tarde el concepto de «soberania del
pueblo», compatible con casi cualquier modificacién; en el 4mbito de
las relaciones intimas el amor apasionado y luego el roméntico. Con el
problema de la imposibilidad de decidir acerca de la certeza de reden-
cioén, la religién choca con un problema exactamente paralelo. Tam-
bién ella se ve en una situacién social en la cual las funciones evolutivas
de la variacién, de la seleccion y de la reestabilizacién se encuentran
totalmente desacopladas y ya no pueden preformarse sistémicamente
en su contexto. La evolucién se encuentra totalmente entregada a lo
azaroso. Esto no significa de ninglin modo que pueda suceder cual-
quier cosa y que haya que estar preparado ante cualquier posibilidad.
Precisamente el azar vale para la Modernidad como ocasién para la
elaboracién ordenada de informacién. Tampoco significa que la reli-
gién no pueda cumplir més con su funcién. (Lo mismo ocurriria con
la economia, la politica, la intimidad, etc.) Y no significa en absoluto
que los individuos se encuentren ahora desestabilizados psiquicamente
y que tengan que vivir sin alma (sea lo que sea algo asi). Pero si quiere
decir que toda afirmacién de criterios absolutos obra ahora de manera
socialmente discriminatoria: unos creen, otros no.

El siglo XVIII tematiza en todas partes el problema de los criterios:
en la economia, sobre la contingencia de los éxitos del mercado; en la
politica, sobre la figura del Estado soberano que ordena por si mismo
sus relaciones «internacionales»; en la ciencia, sobre el caricter infun-
dado de los razonamientos inductivos (Hume); en el amor, en la me-
dida en que solamente se trata del contra-amor; en el arte, dejando de
lado el principio de imitacién, relacionando los criterios con el gusto y
no esperando de los filésofos que desarrollan teorias estéticas ni gusto,
ni capacidad de juzgar en lo que a las obras de arte refiere, sino tGnica-
mente la competencia de construir teorias. De la religién casi no puede

234



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

exigirse una renuncia a los criterios de esta especie. En lugar de ello, se
salva en los puntos de vista antepuestos del pluralismo y de la tolerancia.

Pero la solucién que se extiende y que ahora ofrece el sistema socie-
dad radica en el descubrimiento de la «cultura». Ahora no se disputa, se
compara. Volveremos sobre ello.

\Y%

Al final de una evolucién larga y especifica, la comunicacién de la reli-
gion se vuelve problemadtica para la religiéon misma. Esto es valido, de
todos modos, cuando se deben conservar las formas de las religiones
universales, por tanto cuando la evolucién selecciona, antes como aho-
ra, desde una dogmatica dada y estable. Pues esto tiene que desembocar
desde una situacion de cambio social acelerado a una evolucion relativa-
mente lenta en el sistema religién mismo, a una modificacién cuidadosa
de los dogmas conservando su niicleo, modificacién en la que hay que
probar lo que se admite y lo que se rechaza.

Con una terminologia «deconstructivista» también se podria decir
que la comunicacién religiosa se enreda cada vez mas en «contradiccio-
nes performativas». Cuando afirma algo, en primer lugar debe defen-
derlo. Los lados constativos de su comunicacién, la notificacién: «esto
es asi», se vuelven inseguros, se desacreditan a causa de la notificacién
misma. Casi podria decirse: si estd escrito, ya es falso; pues inmediata-
mente después se podria preguntar cuidndo ha sido escrito y por quién.
Tanto antes como ahora, los momentos narrativos (#ythos en el sentido
de plot) y los controles internos de consistencia pueden tener un efecto
plausibilizador. Pero como en Gédel, Escher y Bach®!, siempre es posible
descubrir en qué punto se vuelve visible el problema irresuelto de la con-
sistencia. Desde siempre hay que haber querido creer para poder creer.

Estas dificultades con la comunicacién propia (iy no sélo con su
aceptacion!) afectan a algunas religiones universales mis que a otras.
Esto depende del grado de endurecimiento dogmaético y organizativo.
De ningiin modo pueden valorarse como sefial de un «fin de la reli-
gi6n». Pero obligan a realizar una abstraccién de los conceptos con los
cuales se puede describir adecuadamente la religion.

Este argumento se deja completar. La religién también se distin-
gue con claridad, precisamente bajo las condiciones modernas, de otros

31. Esto en relacién a D. R. Hofstadter, Gédel, Escher, Bach: An Eternal Golden
Braid, Hassocks, Sussex, 1979 [Gédel, Escher, Bach: un eterno vy grdcil bucle, Tusquets,
Barcelona, 1989].

235



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

sistemas funcionales de la sociedad. Cumple una funcién especial y
se orienta segiin un cédigo propio que no utiliza ningiin otro sistema
funcional de la sociedad. La religion se reconoce a si misma como tal
cuando refiere a la trascendencia todo lo que es experimentable en la
inmanencia, no importando cémo se cumpla seminticamente este man-
damiento. Esto obliga a tener en cuenta que en la sociedad global mo-
derna existe un sistema funcional para la religién que opera a escala
planetaria, que se determina como religién por medio de la distincién
de otros sistemas funcionales. Hasta aqui no tenemos una situacién di-
ferente al caso del sistema politico con una multiplicidad de Estados o al
caso del sistema econémico con una multiplicidad de mercados. El sis-
tema religion también se encuentra diferenciado segmentadamente en
una multiplicidad de religiones que deben considerar como necesario el
hecho de que tienen que especificar sus ofertas de fe y que esto conduce
necesariamente a la diversificacién. En esto se pueden tomar en con-
sideracién diferentes tradiciones, especialmente en las religiones uni-
versales, que pueden presuponer que ya es conocido de qué va la cosa
cuando se habla de religién. Pero también cabe pensar en formaciones
nuevas que reaccionan ante diferentes situaciones sociales y que ofrecen
resistencia por diferentes motivos contra aquello que la sociedad mo-
derna propone como formas de estilo de vida. Es decisivo que el sistema
global de la religién no bloquee u oprima estas diferenciaciones internas
mediante la dogmatica y la organizacién, sino que, por el contrario, las
posibilite por medio de la necesidad interpretativa de la codificacion.
De la Iglesia catdlica al culto vudd, de la creencia en la reencarnacién de
los espiritistas al budismo-zen: siempre sigue siendo religién; y esto no
debido a un misterio sagrado central o porque los articulos de fe resul-
ten traducibles unos a otros, sino porque todas las formas religiosas en
la sociedad se diferencian como religién de otros sistemas funcionales
con orientaciones diferentes, pero también de la comunicacién cotidiana
no-religiosa, a saber: se distinguen ellas mismas, con independencia de
que el entorno realice esta distincién o no. El principio constitutivo no
es la unidad, sino la diferencia. En el contexto general de la religiosi-
dad global, la variedad, y con ella la posibilidad evolutiva, parecen ser
mucho mayores de lo que se preveia en el siglo XIX. Se encuentran de
forma pricticamente incondicionada nuevos comienzos de cultos que
ya no buscan ningiin tipo de conexién con los medios persuasivos de la
Modernidad. Se encuentran méis magos que sacerdotes®. Se encuentran

32. «In Toscana ci sono pid maghi che preti: I’allarme di diciotto vescovi» [En la
Toscana hay mis magos que sacerdotes: la alarma de dieciocho obispos], se lee en un
titular de un articulo de La Repubblica del 23 de abril de 1994, p. 20.

236



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

charlatanes, hacedores de milagros, vendedores a bajo precio de todo
tipo que transforman inmediatamente el c6digo de la religién en una
oferta. Se encuentran fundamentalismos que, renunciando a pretensio-
nes universales, se aferran a elementos escogidos de la tradicién. Se en-
cuentran fenémenos de intelectualismo dentro de la teologia profesio-
nal que intentan mantener movible la oferta de formas. En cierto modo,
se reflexiona més sobre la comunicacién que sobre la presentacién de la
certeza de la fe. A los te6logos modernos les encanta «dialogar».

Si se mira superficialmente, esta gran diversidad, dispersién y va-
riabilidad de los fenémenos parece hablar contra la admisién de un
«sistema». Pero es engafioso. Precisamente de este modo el sistema re-
ligién cumple con la funcién evolutiva de la reestabilizacién bajo con-
dicionamientos modernos. Sin importar cémo surgen la seleccién de
innovaciones y cuin diversas puedan ser las religiones que entran de
esta manera en el sistema religién: la poblacién de comunicaciones re-
ligiosas configura sin embargo un 4mbito social auténomo, en el cual
logra expresar que tanto antes como ahora sigue existiendo la religién.
En estas condiciones, la evoluciéon futura dentro del sistema religién
resulta dificil de prever (si se hace abstraccion de que no existen puntos
de partida para centralizaciones organizativas y dogmaticas). Pero que
la evolucién conduce a resultados que no pueden preverse es algo que
la teoria de la evolucién dice sin rodeos.

VI

Luego de habernos orientado fundamentalmente hacia las religiones
monoteistas de Occidente, pretendemos considerar ademés una figura
religiosa totalmente diferente, a saber: la doctrina india (hinduista, bu-
dista) de la reencarnacién dentro de un infinito ciclo de vidas y muertes.
Aqui también rige lo siguiente: ningiin retorno a recuerdos individuales,
tampoco el intento de los espiritistas brasilefios de reactivar experien-
cias, situaciones y modos de reaccién de una vida anterior, a fin de
explicar obsesiones y bloqueos actuales con la esperanza de ganar dis-
tancia psicolégica. La vida anterior no puede recordarse: una especie de
garantia para la interpretacién religiosa. La teoria-marco yace en la re-
presentacién de que la muerte es sencillamente un transito a otra vida;
el espacio que se deja libre debe reencarnarse y debe volver a intentar
una vida bajo condiciones diferentes.

Ademais se presupone una jerarquia césmica de situaciones mejores
y peores; se puede renacer como rey o como barrendero, si no se lo
hace como animal. Qué situacién sea la que corresponda es algo que de-

237



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

pende del estilo de vida actual, sobre todo de la moral. En esta doctrina
existe por tanto una ensefianza fija acerca de situaciones mejores y peo-
res y el presupuesto de un juicio moral sobre el estilo de vida presente.

Puede suponerse que ésta es una doctrina cuyo fin consiste en me-
jorar el pluviémetro moral de la sociedad. Podria ser. Pero si esta «fun-
cién» fuese descubierta, entonces dejaria de funcionar. Desde el punto
de vista de la conquista evolutiva, nos interesa otra pregunta: ¢Cémo
es en general posible que se coloque en el mundo una construccién tan
improbable y que se vuelva religién con grandes éxitos evidentes?

Para contestar esta pregunta volvemos a la situacién de partida.
Existe una sociedad jerarquica a la que le corresponde una cosmologia
jerarquizada. No puede existir ninguna duda de que ésta es la situacién
en la cual todo el mundo tiene que llevar su vida adelante, a no ser que
se elija el camino de la exclusién. Pero al mismo tiempo la sociedad es
tan compleja que surgen espacios libres para la individualidad y para la
observacién de la individualidad, espacios que deben ocuparse de alguna
manera. En una situacién de este tipo, resultan convincentes conceptos
que intentan combinar jerarquizacién e individualizacién. Ante esta si-
tuacién de necesidad reacciona el concepto de reencarnacién orientado
de acuerdo a los méritos individuales. El éxito de este concepto se expli-
ca entonces desde una situacién histérica problemadtica, y el tratamiento
religioso (no politico) del problema explica la reestabilizacién a largo
plazo de la solucién encontrada. No se puede compensar la solucién
contra la utilidad individual.

Abarcamos por tanto la variacién, la seleccién y la reestabilizacién
con una mirada. Ya en las sociedades arcaicas se habia experimentado
con representaciones sobre una vida después de la muerte, y esto con
independencia de cémo se habia llegado a la muerte. La variacién no
tenia que inventar nada nuevo y completamente extrafo. La sistematiza-
cién y universalizacion de las ideas es algo que se debe sélo a la doctrina
de la reencarnacién. Y la reestabilizacién se produce cuando la religién
puede utilizar el pensamiento para solucionar problemas propios, a sa-
ber: el problema de dotar de sentido la separaci6n entre individualiza-
cién y jerarquizacién, separacién que se adecua a otras suposiciones de
la religién.

VII
Entre los resultados mas importantes de la evolucién religiosa debe in-

cluirse el surgimiento de religiones universales. Con esto no se hace
referencia a religiones que acarreen una cosmologia mis o menos ela-

238



LA EVOLUCION DE LA RELIGION

borada, en tltima instancia un concepto cosmolégico. Este es el caso
tipico. Antes bien, las religiones universales son religiones que ofrecen
sus contenidos de fe a todos los seres humanos, sin restricciones étnicas,
nacionales o territoriales. Desde un punto de vista histérico-religioso,
esto no resulta de ningiin modo algo obvio. No es véilido para la religion
judia, tampoco lo es para el sintoismo japonés. Cuando se ofrece una
religién universal, se debe renunciar a las apoyaturas étnicas, nacionales
o regionales. Se hace abstraccién de ello. Esto también significa que a
menudo se olvida o se retoca el origen histérico de la propia religién.
Esta debe dirigirse a todo aquel que se reconozca como humano, y se
comprueba inmediatamente que con ello se hace abstraccién de muchas
cosas que para el individuo pueden ser queridas y valoradas.

Si debe formularse una oferta religiosa como religién universal, esto
reviste ciertas consecuencias para los contenidos de fe, pero estas conse-
cuencias son en un primer momento mis bien negativas. Se debe hacer
abstraccién de caracteristicas familiares, étnicas o socioestructurales de
las cuales podria depender el acceso a la religion, e incluso los dioses
deben desregionalizarse. Estos no deben caracterizarse por preferen-
cias hacia determinados lugares ni por preferencias hacia determinados
grupos humanos. La formulacién mis efectiva quizis sea la de que en
cuestiones religiosas solamente cuenta la fe. La credibilidad de la fe
resulta entonces de la experiencia de fe misma, y si esto suena muy tau-
tolégico, muy caprichoso, muy individualista, puede remitirse al hecho
de que una experiencia de este tipo es una Gracia especial de Dios. O,
con el budismo, se parte de la idea de que el fundamento del mundo fe-
noménico e igualmente de la fe individual es un «vacio», en el cual estdn
empotradas todas las distinciones; un vacio que resulta accesible desde
la reflexi6én; y nuevamente: para todo aquel que realice el esfuerzo.

Las religiones universales son un aporte importante, quizis el mis
importante, para la diferenciacién de un sistema religioso. En cierta me-
dida anticipan la sociedad global y al mismo tiempo aislan posibilidades
de justificacién (iy con esto también plausibilidades!) que podrian ha-
ber brotado de fuentes no-religiosas. Como sociélogo podra suponerse
que esto debe conducir a una intensificacién de las exigencias de fe vy,
junto a ello, también a un agravamiento de la diferencia entre inclusién
y exclusion, entre creyentes rectos y herejes, o incluso incrédulos. La
religién vibra en cierto modo en su propia pretension y en la necesidad
de sustituir sostenes externos de tipo grupal o regional, es decir, en la
vuelta a lo familiar.

Se preguntari por qué es necesario un esfuerzo de este tipo. La res-
puesta solamente puede ser que es una de las formas en las cuales la di-
ferenciacién del sistema religion se vuelve accesible a la religién misma.

239






Capitulo 8

SECULARIZACION

La secularizacién es para la sociologia, desde tiempos de Comte, un
tema con el cual ella se menta a si mismal; es una caracterizacién que,
por eso mismo, resulta dificil de negar. La sociologia no parte de maxi-
mas de fe religiosas, tampoco lo hace —y precisamente no lo hace—
cuando trata sobre la religién. Cultiva un «ateismo metodolégico», a fin
de adecuarse al sistema cientifico. Por tanto, su autodescripcién, cuando
aparece el tema de la religién, puede depositarse sin trabas Gnicamente
sobre la secularizacién en el sentido religioso. Pero con esto ain no
queda zanjado si la secularizacién es un tema de investigaci6n razonable
o si, a diferencia de los tiempos de Comte, es algo obvio sobre lo cual
no cabe decir ya nada.

La tesis de una debacle de la religién, de una pérdida de impor-
tancia social y de energia motivante individual estuvo en vigor como
verdad indiscutible en el siglo XIX y en los comienzos del XX. Se presu-
puso a ambos lados del espectro ideolégico, en teorias sociales mis bien
progresistas y mis bien conservadoras?, y por ello no se lleg6 realmente
a discutir de forma controvertida. El concepto de secularizacion se refe-
ria al sistema sociedad y debia servir como una especie de explicacion,

1. Cf. B. Wilson, «Secularization: The Inherited Model», en P E. Hammond (ed.),
The Sacred in a Secular Age: Toward Revision in the Scientific Study of Religion, Berkeley,
Cal., 1985, pp. 9-20.

2. Cf.T. Luckmann, <The New and the Old Religion», en P. Bourdieu y J. S. Cole-
man (eds.), Social Theory for a Changing Society, Boulder/New York, 1991, pp. 167-182,
especialmente pp. 168 s.

241



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

en todo caso como una descripcién alternativa. Hoy apenas se utiliza
este concepto en la literatura cientifica. Pasa por inutilizable®. Resume
demasiadas tradiciones heterogéneas en una palabra. Hoy en dia, entre
los soci6logos de la religion, no se discute que si bien puede hablarse de
«des-eclesiastizacién» o «des-institucionalizacién», o también del retroce-
so de la intervencién organizada sobre el comportamiento religioso*, no
se puede hacerlo de una pérdida de importancia de lo religioso sin mas’.
La tesis de direccién determinada de la secularizacién se sustituye por la
pregunta mucho mads abierta, pero también mas indeterminada, del cam-
bio religioso en nuestro tiempo. Esto posibilita investigaciones empiricas
libres de presupuestos tedricos, pero que no han obtenido, por lo menos
hasta ahora, perfiles claros ni interpretables.

Tampoco la historia conceptual ofrece una guia til. Refleja en de-
masia coyunturas temporales. Saeculum: esto era una denominacién del
mundo en su estado caracterizado por el pecado y el sufrimiento, y nece-
sitado de redencién. Jean Paul denominé «corrupcién secular» (Sikular-
Verderbnis) al despedazamiento, especialmente evidente en su tiempo,
de todas las formas de lo sagrado®. La secularizacién era la expropiacién
de bienes eclesiasticos iniitiles y amontonados en masa, o la superacién
de privilegios eclesidsticos y derechos de soberania. La secularizacion era,
sobre todo en los paises catélicos, un programa de ideologia politica para
el desmontaje de las influencias religiosas sobre la sociedad, la escuela, la
ciencia, el estilo de vida autodeterminado del individuo, un programa aso-
ciado frecuentemente con la teoria de Comte del «positivismo» anticleri-
cal. La secularizacién también se puede comprender como un aspecto de
la proyeccién de fines, con los cuales se introduce estructura y diferencia

3. Nos proveen de una panorimica, ahorrdndonos la confeccién de referencias
bibliograficas propias, los articulos «Sakularisation, Sikularisierung» de H. Zabel et al.,
en Worterbuch Geschichtliche Grundbegriffe: Historisches Lexikon zur politisch-sozialen
Sprache in Deutschland, vol. 5, Stuttgart, 1984, pp. 789-829, y de G. Marramao, «Siku-
larisierung», en Historisches Worterbuch der Pbtlosophte, vol 8, Basel, 1992, pp. 1133-
1161; 1d., Die Sikularisierung der westlichen Welt, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1996.
Cf. tamblén en una estimaci6n positiva de la relevancia del tema, H. Tyrell, «Rellglonsso-
ziologie»: Geschichte und Gesellschaft 22 (1996), pp. 428-457, especialmente pp. 444 ss.

4. Y esto incluso después de los ultimos resultados de la investigacién. Cf. W, Ja-
godzinski y K. Dobbelaere, «Der Wandel kirchlicher Religiositit in Westeuropa», en J.
Bergmann, A. Hahn y T. Luckmann (eds.), Religion und Kultur, cuaderno especial n.° 33
de Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Opladen, 1993, pp. 68-91; Stu-
dien- und Planungsgruppe der EKD, Fremde Heimat Kirche: Ansichten ibrer Mitglieder,
Hannover, 1993.

5. L. Ferry, Chomme-Dieu ou le Sens de la vie: essai, Paris, 1996, p. 207, habla, con
mids cautela, de «fin du théologique-culturel».

6. Asi en Jean Paul, Vorschule der Asthetik, citado segiin Werke, vol. 5, Miinchen,
1963, p. 384.

242



SECULARIZACION

en un futuro desconocido. Cuando en el siglo Xx se hablaba de seculariza-
cién —luego de que el comtismo mismo pasé a tratarse como una ideolo-
gia— se podia remitir siempre a la creciente indiferencia de la poblacién
en lo referente a cuestiones religiosas, al retroceso de las visitas a la iglesia,
al nimero de bajas de la Iglesia, a hechos en suma. Se siguen haciendo in-
vestigaciones empiricas sobre este tema, pero utilizan un concepto multi-
dimensional cuya unidad subsiste solamente en los contextos indagados’.

Mientras que bajo esta forma el concepto de secularizacién parece te-
ner un contenido objetivo-descriptivo, es decir, un contenido que designa
determinados hechos, la secularizacién vale sobre todo como un concepto
histérico, al que diferentes épocas llenan de contenidos diferentes. Como
concepto histérico va a parar, sin embargo, al torbellino de la historia de
la filosofia, en la cual pierde hoy toda referencia segura, aunque sea de
época. Cuando la secularizacién era Ilustracién, desembocaba en la auto-
negacién dialéctica de esta dltima. Cuando era moderna, sus figuras po-
dian desbloquearse en la posmodernidad para una diversidad de combi-
naciones. Cuando era europea, entonces no se necesitaba maravillarse de
los miiltiples revivals religiosos de proveniencia extraeuropea. Cuando se
la referia de modo empirico, bastaba con una indicacién sobre la impor-
tancia actual de los temas religiosos y morales en los planes de ensefianza
de las escuelas®, como si resultase especialmente decisiva en la prepara-
ci6n para un estilo de vida civilizado en la sociedad moderna. Finalmente,
se deja de investigar si la sociedad moderna es una sociedad secularizada,
sino solamente por qué se sostiene algo asi’. Y esto en cierta medida de
forma contrafictica, en vista del hecho indiscutible de que la seculariza-
cién no excluye de ninguna manera actividades y experiencias religiosas!’.

7. Cf., por ejemplo, L. Ricolfi, «Il processo di secularizzazione nell’Italia del dopo-
guerra: un profilo empirico» Rassegna Italiana di Sociologia 29 (1988), pp. 37-87. Sobre
investigaciones més antiguas informa K. Dobbelaere, «Secularization: A Multi-Dimensional
Concept» Current Sociology 29/2 (1981). Cf. también Id., «Secularization Theories and
Sociological Paradigms: Convergences and Divergences» Social Compass 31 (1984), pp.
199-219.

8. Cf. para una comparacién a nivel mundial J. W. Meyer, D. H. Kamens y A. Be-
navot, School Knowledge for the Masses: World Models and National Primary Curricular
Categories in the Twentieth Century, Washington, 1992, especialmente pp. 139 ss.

9. Especialmente para la sociologia, podria suponerse que la tesis de una sociedad
secularizada quizas sea el intento desesperado de aferrarse a la centralidad de la cuestién
religiosa para el problema del orden social, pero solamente dentro de una concepcién ne-
gativa. Cf. R. Robertson, «Sociologists and Secularization»: Sociology 5 (1971), pp. 297-
312. De manera similar argumenta T. Rendtorff a favor del interés teol6gico en el tema,
«Zur Sikularisierungsproblematik: Uber die Weiterentwicklung der Kirchensoziologie zur
Religionssoziologie»: Internationales ] abrbuch fiir Religionssoziologie 2 (1966), pp. 51-72.

10. Como se vuelve a sostener una y otra vez por el engafio del concepto. Cf., por
ejemplo, D. E. Miller, «Religion, Social Change, and the Expansive Life Style»: Interna-

243



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

A pesar de todas estas buenas razones, no se puede suprimir el con-
cepto de secularizacién sin sustituirlo por algo. Las transformaciones
agravantes que aparecen hacia 1800 apenas si se dejan discutir. Con la
Revolucién francesa, la tolerancia emigra desde la religion hacia la poli-
tica'’. Y de la funcién del simbolismo religioso se hace cargo la estética,
o comparte la carga'?. Al menos para la época romantica puede conce-
birse la secularizacién como displacement, como desplazamiento de ex-
pectativas tefiidas religiosamente hacia lo extra-religioso, hacia d4mbitos
mundanos??. Si se pretendiese renunciar a un concepto que refleja tantos
cambios radicales, esto produciria un vacio, un hueco teérico, para cuyo
reemplazamiento no existen candidatos. Podemos aclarar esto con ayuda
de la teoria del observar y del concepto de forma. Si pretendemos obser-
var la religion, tendremos que poder designarla, por tanto distinguirla.
La forma de la religién que guia el observar y lo hace distinguible es una
forma con dos lados. Un lado es la religién que se distingue a si misma.
¢Y el otro lado?

Uno podria contentarse con la informacién: el otro lado es todo el
resto, es todo aquello que no se designa cuando se designa la religién; el
otro lado permanece entonces como presupuesto, como unmarked state
del mundo. Esto seria suficiente para pretensiones minimas, pero deja-
ria al menos dos preguntas abiertas. Una de ellas reza: ¢existe del otro
lado un dmbito mis estrecho al que gustosamente se lo transformaria
en algo capaz de designacién, a saber, el 4mbito (para socilogos) de la
comunicacién social no-religiosa? La segunda es la siguiente: éc6mo ve
la religién misma su otro lado, ya sea el resto del mundo, para el que ella
quisiera tener una designacién propia, ya sea la comunicacién social no-
religiosa? Pues evidentemente la religién, para su autodescripcién, sélo
puede conseguir ganancias determinativas cuando puede indicar con
exactitud qué cosas se incluyen y qué cosas se excluyen con ello.

Con el concepto de secularizacién se puede resumir —sin por ello
confiarse a juicios de contenido o a descripciones de estados— la res-

tionales Jahrbuch fiir Wissens- und Religionssoziologie 9 (1975), pp. 149-159, con la tesis
de que el problema de la experiencia religiosa no consiste en el «si», sino en el «c6mo».

11. Y esto es observado. «El espiritu de la intolerancia se ha pasado a la politica», se
lee, por ejemplo, en L. Tieck, Frithe Erzihlungen und Romane, Miinchen, s.a., pp. 177 s.

12. Cf. F. von Schelling, Philosophie der Kunst, Vorlesung 1802/1803, citado segiin
la edicién de 1859, reimpr. Darmstadt, 1960.

13. Cf. para displacement D. Lacapra, «The Temporality of Rhetoric», en J. Bender
y D. E. Wellbery (eds.), Chronotypes: The Construction of Time, Stanford, Cal., 1991, pp.
115-147; P. Fuchs, Moderne Kommunikation: Zur Theorie des operativen Displacements,
Frankfurt a.M., 1993; L. Ferry, Lhomme Dieu..., cit., p. 22, habla de «réaménagement
séculier du religieux» [reordenamiento secular de lo religioso] y menciona el comunismo
como ejemplo.

244



SECULARIZACION

puesta a estas dos preguntas. Se trata de una descripcién del otro lado
de la forma social de la religién, de una descripcién de su entorno so-
cial interno. No se trata, por consiguiente, de objetos del mundo de
cualquier especie. No queremos hablar de una secularizacién de la luna
en la medida en que se le niegan sus cualidades divinas. Y se trata de
una descripcién que se realiza por medio de un observador determi-
nado, a saber: la religién, o, con mas exactitud, de una descripcién
de la descripcién del entorno social a través de este y de ningiin otro
observador!'®. Por tanto, acaso otros observadores describan de manera
diferente los mismos estados de cosas, por ejemplo como experimento
en un laboratorio cientifico; y no se les pasaria en absoluto por la mente
que en semejantes casos no se deberia rezar para que el experimento sea
exitoso, porque algo asi, si resultara efectivo, chocaria contra las condi-
ciones del experimento (ceteris paribus, comprensién exhaustiva de las
variables relevantes, etc.). Un sistema que opera en el entorno del siste-
ma religién no se encuentra para si mismo determinado por el hecho de
que sea en el entorno de la religién donde ejecuta y observa las propias
operaciones. «There is a difference between sleeping late on Sunday and
refusing the sacraments, between having a snack and desecrating the
fast of Yom Kippur»'® [Existe una diferencia entre dormir hasta tarde el
domingo y rehusar los sacramentos, entre tomar un bocado y profanar
el ayuno de Yom Kippur].

Un concepto de secularizacién concebido de esta manera basta a
las exigencias cientificas de delimitacién. Esto significa que el concepto
excluye algo. Esta formulado al mismo tiempo desde el relativismo del
observar. Esto quiere decir que incluye, y lo hace como implicacién
del concepto de secularizacién, que pueden existir otros observadores
en los cuales permanece latente el caricter secular de su observar, que
incluso les sirve de punto ciego que les posibilita ver aquello que ven.
Esto, a su vez, solamente puede decirse cuando se formula desde un pla-
no de la observacién de tercer orden, esto es, cuando se observa a aquel
que observa —con ayuda de este concepto de secularizacion— aquellas

14. Esto significa, con otras palabras, que la religién y la secularizacién representan
una oposicién solamente dentro de un contexto religioso. Con investigaciones sociol6-
gico-empiricas, que intentan comprobar datos objetivos, no se consigue nada. Cf. para
ello J. E. Dittes, «Secular Religion: Dilemma of Churches and Researchers» Review of
Religious Research 10 (1969), pp. 65-81; P. G. Forster, «Secularization in the English
Context: Some Conceptual and Empirical Problems»: The Sociological Review 20 (1972),
pp. 153-168.

15. R. M. Cover, «The Supreme Court, 1982 Term. Foreword: Nomos and Narrati-
ve»: Harvard Law Review 57 (1983), pp. 4-68, cita, p. 8, es un intento de volver fructifera
la tradici6én del Talmud para la interpretacién de la constitucién americana en una socie-
dad secularizada.

245



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

cosas que otro observador no puede observar si se especializa en esque-
mas de observacién no-religiosos.

Con estas reflexiones nos internamos en dificultades légicas casi
insolubles'é. Estas hacen estallar de todas maneras los limites de una
légica bivalente. Pero al mismo tiempo reconstruyen, aun cuando (toda-
via) no se encuentren a disposicién las correspondientes l6gicas ricas en
estructura, la célebre relatividad histérica de la categoria: tinicamente la
sociedad moderna necesita y posibilita descripciones complejas de esta
especie. Las sociedades mis antiguas podian contentarse con la obser-
vacién de objetos sagrados o con la observacién del Dios-observador,
y, en caso extremo, podian presuponer a éste como observador total,
como observador fuera del mundo, con la consecuencia de que luego,
para las observaciones en el mundo, no importa si é/ lo observa o no.
Con la consecuencia, por tanto, de un vuelco en la aceptacién de un
mundo totalmente secularizado, en el cual los observadores tienen la
libertad de definirse religiosamente o no. Sélo en un mundo preparado
teolégicamente de esta manera aparecen observadores que también ven
esto y lo describen, y que pueden reflexionar que ellos mismos, con
intencidn religiosa o no-religiosa, observan que los observadores se sir-
ven del esquema de la secularizacién a fin de volver comprensibles las
posibilidades de observacién del mundo.

Desde nuestra comprensién, la secularizacién es un concepto que
estd recortado sobre un mundo observable policontextural, en el cual
los contextos de los observadores ya no son idénticos (o, por el contra-
rio, afectados de errores) desde el Ser o desde Dios. La secularizacién
es por tanto un concepto que corresponde a una sociedad cuyas estruc-
turas sugieren un observar policontextural y por ello exigen decisiones
previas acerca de la aceptacién o rechazo (también esto es una contex-
tura de segundo orden). Si bien no para cada caso individual, si en todo
caso cuando se quieren agotar las posibilidades de esta sociedad y se
quiere ser justo con su realidad.

Entendido de esta manera, el concepto de secularizacién no condu-
ce a aquel que a pesar de todo lo utiliza en la hipétesis de que la religién
ha perdido importancia en la sociedad moderna. Antes bien, la aten-
cioén se orientari a la pregunta acerca de con cuéles formas seménticas y
con qué disposicién sobre la inclusién y exclusién de los miembros re-
acciona la religién ante el presupuesto de una sociedad secularizada. La

16. Cf.paraesto, y como complemento a Gotthard Giinther, E. Esposito, Loperazione
di osservazione: Costruttivismo e teoria dei sistemi sociali, Milano, 1992.

17. Véase también supra, capitulo 3, los desarrollos acerca de la «pérdida de fun-
cién» de la religién.

246



SECULARIZACION

secularizacién es observada como provocacion de la religion, y en esto
también radica el hecho de que puedan existir miiltiples formas, acaso
incompatibles, acaso aceptadas culturalmente, acaso «curiosas», con las
cuales la religion se enfrenta a esta provocacién. Volveremos sobre ello
en el capitulo sobre la autodescripcién del sistema religion.

II

Tras estas reflexiones introductorias resulta facil ver que —y c6mo—la
secularizacion tiene una conexién con la diferenciacién funcional como
forma moderna de disimilitud del sistema social. En la historia concep-
tual de saeculum, secularizacién, secular, esto se puede comprender a
grandes rasgos, pero asi y todo de forma suficiente. Llama, por ejemplo,
la atencién que en el mundo medieval algunos de los puntos de partida
para la racionalidad propia de importantes dmbitos vitales, sobre todo
el amor basado en el sexo y el dinero, se administren en la religién como
sintomas viciosos de «este mundo» y obliguen a la religi6én a apostar por
la ascesis y la pobreza en una medida mas grande de lo que se puede so-
portar. La confiscacién de bienes eclesiésticos, la abolicién de privilegios
clericales y reales, y el establecimiento de un matrimonio civil conforme
aley, es decir, «secularizacién», solamente son consecuentes en el sentido
de un traslado de los medios a los sistemas, medios que los sistemas ne-
cesitan para efectuar su funcién. Finalmente, con la secularizacién se re-
gistra el volverse invisible la mano de Dios y el le monde va de lui-méme
[el mundo camina solo]. Esto también ocasiona una profunda grieta
entre los escriipulos, esperanzas y necesidades religiosas del individuo y
las exigencias funcionales de los sistemas sociales. Ni en la economia, ni
en la politica, ni en la ciencia, ni, finalmente, en la conformacién de la
familia y en la educacién, o en el tratamiento de los enfermos tiene mu-
cho sentido funcional atenerse a la religién, incluso cuando a sus figuras
anticuadas se les conceda una especie de pan caritativo bajo la forma
de algunas horas de clase, de derechos de intervencién o protecciones
impositivas. También se utilizan gustosamente en ciertas ocasiones, por
ejemplo en los rites de passage de la vida familiar. Pero la sumatoria de
hechos marginales de esta especie no ofrece de ninguna manera una
imagen adecuada de la importancia de la religién en la sociedad moder-
na; pues estas descripciones ponen en cada caso a la base la referencia
sistémica de otros sistemas funcionales, y no la referencia de la religion.

De este estado de libre asociacién de ideas histéricas solamente nos
libera un anilisis minucioso de la forma de la diferenciacién que se
orienta segiin las funciones. Esta tarea excede el marco de las investi-

247



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

gaciones que se pueden emprender en este espacio. Debemos por tanto
conformarnos con algunas indicaciones a modo de esbozo.

Los sistemas funcionales son sistemas operativos autorreferenciales.
Se encuentran caracterizados por el hecho de que clausuran sus opera-
ciones autopoiéticamente, en la medida en que se orientan segiin su fun-
cién y su cédigo, y tienen en cuenta otros puntos de vista cognitivos
o normativos solamente en el plano de sus programas (modificables,
no determinantes de una identidad). Un orden de este tipo puede, y
hemos perseguido esto en el caso del sistema religién, surgir de manera
evolutiva en casos individuales. Si esto sucede, entonces estos sistemas
funcionales se apoyan en un primer momento sobre el modo primario de
la diferenciacién social: los funcionarios de la Iglesia, incluso sus santos,
son reclutados en las capas altas'®, y sin este sostén la religién probable-
mente retrocederia a un estado que consiste inicamente en operaciones
madgicas y rituales, y que no permite ninguna determinacién a través de
operaciones y estructuras exclusivamente propias. De igual manera, la re-
ligién premoderna se corresponde con una diferenciacién segiin centro y
periferia; incluso contribuye sustancialmente por medio de la diferencia-
cién de los centros religiosos al surgimiento de esta forma de diferencia-
cién social. La religién universal puede colocar como base la igualdad de
todos sus miembros: todos ellos nacieron con un alma y mueren con ella,
de tal manera que todos tienen garantizada una vida antes y después de
la vida'®. Pero las expresiones y confirmaciones de la fe pueden diferen-
ciarse considerablemente con la distincién entre centro y periferia, y esta
diferencia conforma ella misma un acople estructural entre la religién y el
resto de la sociedad, sin ser en esta funcién un tema de fe religiosa.

Estas formaciones se modifican en la medida en que cada vez mis
sistemas funcionales de la sociedad se diferencian como sistemas auténo-
mos, operativamente clausurados. Una evolucién de esta especie sepulta
el primado de las formas de diferenciacién tradicionales. Disminuye el
hecho de que los sistemas funcionales estén librados a los acoples estruc-
turales con capas y con centro/periferia. La poblacién ya no se selecciona

18. Cf., para el desarrollo europeo desde la Edad Media, C. y C. H. George, «Ro-
man Catholic Sainthood and Social Status: A Statistical and Analytical Study»: Journal of
Religion 35 (1955), pp. 85-98; P. Delooz, Sociologie et canonizations, Den Haag, 1969.

19. Hasta qué punto esto es vilido para las personas que no pertenecen a la propia
religién es algo que puede juzgarse de diferentes maneras, entre otras conforme a la di-
ferencia entre centro y periferia. Mientras que la religién universal cristiana se preocupa
por las almas de los filésofos antiguos que no pueden salvarse, conozco a un italiano del
sur que aparenta ser un «turco» y que cree serlo, porque no fue bautizado y por consi-
guiente no tiene alma, pero si un corazén, como afirma. Véase también para este tema,
pero desde otro circulo religioso, G. Obeyesekere, «The Great Tradition and the Little in
the Perspective of Sinhalese Buddhism»: Journal of Asian Studies 22 (1963), pp. 139-153.

248



SECULARIZACION

ante todo por las diferencias de rango para, de esta manera, ser repartida
en estatus fijos, sino que cada sistema funcional regula para si mismo la
inclusién y la distribucién de posibilidades. Cada vez mas individuos de-
ben arreglérselas sin un estatus social asegurado a través del nacimiento;
pero saben leer y escribir, y por ello se encuentran disponibles para con-
diciones de inclusién mas complejas. La sociedad, bajo la forma de una
«catéstrofe» estructural y semdntica, recambia su principio de estabilidad.
Ella cambia, con otras palabras, su forma de diferenciacién, esto es, la
forma en la que retine la unidad y la distinguibilidad.

Esta catéstrofe se muestra en la semdntica, y no en tltimo lugar como
disolucién de todos los correlatos césmicos. La forma relacionada con la
funcién de la diferenciacién interna se distingue de manera tan fuerte de
todas las estructuras que pueden proyectarse en el entorno, que la socie-
dad ya no puede comprenderse a si misma como un sistema sostenido por
el mundo. Mientras que era posible cosmologizar la estratificacién como
diferencia entre arriba y abajo o como «cadena de los seres» y la diferen-
ciacién centro/periferia en la distincién entre medio y limite, ahora ya no
es posible proyectar en el mundo una clasificacién que se corresponda
con las funciones. El esquema expositivo de la «clasificacién» del mundo
en categorias, clases y especies pierde su fundamento. De acuerdo con
ello, se sustituye (en un primer momento en referencia a los seres huma-
nos) el esquema arriba/abajo por el esquema interno/externo. El mundo
pierde su caricter de dador de medida (periéchon) y se lo marca con la
diferencia entre sistema y entorno, con lo cual el entorno resulta ser lo
diferente de todo sistema, lo desconocido, para lo cual ya no es posible
convenir ningiin tipo de rasgos esenciales comunes.

Esto conduce, como consecuencia tiltima, a un constructivismo cog-
nitivo. Pues solamente el sistema puede realizar distinciones, solamente
el sistema puede por consiguiente observar, mientras que el entorno es
como es. Debido a que, como es sabido, no se realizaban distinciones en
el paraiso antes de la caida (aunque los informes, formulados en nuestra
lengua de observadores, lo contradicen continuamente), puede supo-
nerse que el entorno no es otra cosa que el paraiso perdido, que la na-
tura lapsa. S6lo con la violacién de la prohibicién surge la posibilidad
de observar moralmente, es decir, haciendo distinciones; y con ello el
paraiso se vuelve entorno al que no se puede retornar, porque el sistema
solamente puede conservar su propia prictica distintiva como sistema
operativamente clausurado.

Pertenece a uno de los efectos de la diferenciacién funcional més im-
portantes, y para el tema de la secularizacién mas ricos, el hecho de que
ahora se reduzcan casi todas las estructuras y operaciones a decisiones.
Incluso la economia de mercado se trata, en la retrospectiva ideolégica,

249



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

como si hubiese sido introducida por medio de una decisién (y por ello
pudo introducirse también en aquellos lugares en donde hasta ahora no
se habia realizado). Pero lo que se atribuye a las decisiones no puede
retrotraerse bien (o puede hacerse a través de rodeos muy artificiales y
poco plausibles) a un orden religioso universal. Luego de una concep-
cién totalmente corriente, la cadena atributiva termina en la decisién
que habia puesto en marcha un determinado proceso, un nuevo giro en
la historia. Si se pregunta por el trasfondo, se desemboca en ideologias
0 en motivos inconscientes, es decir, en figuras seménticas que han sido
desarrolladas explicitamente como un correctivo para la atribucién so-
bre decisiones. En la Biblia pueden encontrarse suficientes testimonios
(y no solamente en el mito de la caida) de que Dios hizo al hombre
participe de la creacién, pero si se pretendiese tener esto en cuenta teo-
l6gicamente, tendria que volverse a escribir la historia sagrada.

Pero podemos dejar esto. De todas maneras, es esta diferenciacién
de sistemas funcionales operativamente clasurados que se excluyen de
su entorno la que se registra en la sociedad moderna, bien en expectati-
vas de progreso, bien en horizontes de futuro con contenidos inciertos
y en parte en categorias de pérdida, y esto sin que se logre hacer una
descripcién estructural en el proceso de transicién. El sistema religién
(al igual que todos los que intentan observar c6mo se observa desde el
sistema religién) reacciona ante ello con la descripcién de la sociedad
y su mundo como «secularizados». Para esto se encuentran sintomas
y testimonios, pero no se hace referencia a las particularidades, sino
al cuadro general que la sociedad ofrece a la religién. La descripcion
como secularizacién encuentra su respaldo en el hecho de que otras
autodescripciones del sistema social como sociedad «capitalista», como
sistema de operacioén cientifico-tecnolégico, como «sociedad de ries-
go», como «sociedad de la informacién», o finalmente, de manera pu-
ramente temporal, como sociedad «<moderna» o «posmoderna», tam-
poco encuentran respuestas convincentes. Una «imagen religiosa del
mundo» resulta igualmente imposible porque las otras descripciones
del mundo y de la sociedad tampoco convencen.

III

Una de las caracteristicas mas divulgadas del concepto de seculariza-
cién es que se ha vuelto una decisién del 4mbito individual el hecho
de comprometerse religiosamente; y si efectivamente se da el paso, en
qué religién se lo hace. La religion, se dice, se ha vuelto asi un asun-
to privado del que no depende otra cosa que la sensacién privada de

250



SECULARIZACION

bienestar?’. Se transforma en religién 4 la carte?. Pero con esto no se
hace mis que agregar enigmas. «Privado» es, en cualquier caso, una
descripcién desacertada, porque el contraconcepto «piblico» se apli-
ca a la mayoria de las pricticas religiosas. Mientras que en el mundo
antiguo la «privacidad» habia sido una categoria de exclusién (privatus
= inordinatus; privatio = negatio in subiecto), la privacidad y la indivi-
dualidad se funden en la transicién a la Modernidad, de tal manera que
el concepto tiende a la consideracién social (como consumidor, como
votante, como sujeto con capacidad de juzgar, etc.), por tanto tiende en
direccién a la inclusién. Pero incluso la individualidad de la persona o
de la decisién es una determinacién histérica bastante imprecisa. En lo
que se refiere a la intensidad del donativo, jug6 desde siempre un papel,
y resulta dificil distinguir el caso-limite de una amplia abstinencia de la
decisién por la arreligiosidad. Probablemente, el problema estribe en
que los individuos, a los que la sociedad ofrece la posibilidad de deci-
dirse a favor o en contra de la religién, no se deciden.

Sobre todo en el movimiento protestante se lleg, en conexién con
la introduccién de diferencias (migico-sagradas) en los estilos de vida
de los monjes, sacerdotes y laicos, a una revalorizacién del individuo,
sin que por ello pueda hablarse aqui de secularizacién. Lo mismo vale
para la representacién «<moderna» de la devocién religiosa (Francisco de
Sales) o para el deismo de un Herbert de Cherbury, una especie de re-
ligiosidad metaconfesional que habria de permitir a cada uno referir su
practice especifica de manera inmediata a la voluntad de Dios. El punto
de vista de la individualizacién necesita como minimo una perspectiva
tedrica e histérica més exacta.

Permaneceremos en un primer momento en el plano de una seman-
tica social que favorece al «individuo», a la «individualidad» y al «indivi-
dualismo»?2. Estos conceptos orientadores habian ofrecido una especie
de seguridad en el tiempo de transicién de la diferenciacién estratifi-
catoria a la funcional. Con «individuos» se designa una nueva especie
de microdiversidad que debe tomarse como supuesto en el trinsito a
la auto-organizacién de los sistemas funcionales?’. Aun cuando comen-

20. Cf., por ejemplo, G. Winter, The Suburban Captivity of the Churches, New
York, 1962; H. Cox, The Secular City, New York, 1965.

21. Asi L. Ferry, Lhomme-Dieu..., cit., p. 33, nota.

22. Mas detalladamente en N. Luhmann, dndividuum, Individualitit, Individua-
lismus», en Id., Gesellschaftsstruktur und Semantik, vol. 3, Frankfurt a.M., 1989, pp.
149-258.

23. Para esta distincién, vedse S. Ngo Mai y A. Raybaut, «Microdiversity and ma-
cro-order: toward a self-organization approach»: Revue internationale de systémique 10
(1996), pp. 233-239.

251



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

zaran a oscilar todas las divisiones sociales de la nobleza y del pueblo
llano, de los lugares y de las naciones, de las iglesias y de las sectas, de
las relaciones patrén/cliente y, sobre todo, de las economias domésti-
cas, recurriendo a la individualidad de los individuos se podia ejecutar
este proceso y en cierta medida colocarle un sustrato que permanecia
intocado por el cambio social. Esta semdntica individualista debia ta-
char todas las etiquetas sociales y limitarse en un principio a algunos
hechos antropolégicos basicos, por ejemplo la capacidad cognitiva y las
pasiones, pero sobre todo a una inquietud endégena que exponia a tur-
bulencias las relaciones entre los seres humanos?*. El siglo xvi volvi6 a
reducir estos supuestos sobre la naturaleza humana. Cuando se tenia en
cuenta la conciencia «biogrifica» ya altamente sofisticada y la formacién
del individuo dependiente del medio, y al mismo tiempo se las quitaba
como explicacién de la diversidad, restaban los atributos naturales de
la libertad y la igualdad como juicios generales sobre los seres humanos.
Estos desembocaban en una abierta contradiccién con aquello que se
encontraba en las sociedades civiles de aquellos tiempos (y de todos los
tiempos), y por ello se revalorizaron en «derechos del hombre». En este
punto se quiebran las representaciones del mundo del individualismo
moderno y de la religién, con la consecuencia de que hoy en dia el fun-
damentalismo religioso y el fundamentalismo de los derechos humanos
entran en un conflicto para el que no se avizora ninguna solucién. No
todo ser humano se preocupa de la salvacién de su alma, y de todas
maneras la salvacién del alma no es un derecho humano. Y a aquellos
que buscan una fe acaso les repela que la religién se ofrezca como meniti
fijo en el que no se puede elegir ya nada.

El principio de igualdad de todos los humanos admite distinciones
de las confesiones religiosas, pero los nivela en diferencias elegidas in-
dividualmente?. El principio de la libertad de todos los humanos rebaja
los compromisos, que en otro tiempo se formaron y fueron reconocidos
como religio, a algo exterior y en ltima instancia indiferente. Aparecen
como coercién, para los que puede haber motivos mis o menos bue-
nos y mis o menos legitimidad. Por parte de la religién, quizds quepa
denunciar este proceso como ideologia colectiva del individualismo?¢

24. Para esto, con mis detalle, N. Luhmann, «Friihneuzeitliche Anthropologie:
Theorietechnische Lésungen fiir ein Evolutionsproblem der Gesellschaft», en Id., Gesell-
schaftsstruktur und Semantik, vol. 1, Frankfurt a.M., 1980, pp. 162-234.

25. Volveremos sobre ello bajo el punto de vista de la «cultura». Véase infra, seccion
VIL

26. Cf., por ejemplo, A. Vinet, «Sur 'individualité et I'individualisme», en Id., Philo-
sophie morale et sociale, vol. 1, Lausanne, 1913, pp. 319-33S5; aparecido por primera vez
en Semeur del 13 de abril de 1836.

252



SECULARIZACION

0 —la confusién se vuelve todavia mayor— poner un fundamento re-
ligioso a los derechos humanos. Pero el problema yace sin embargo a
mayor hondura. Yace en la reforma de las posibilidades para establecer
compromisos. Debido a que en la Modernidad siempre se co-observa
¢6mo se observan los compromisos, se produce inevitablemente la con-
cesién de la contingencia de todas las fijaciones. Estas se vuelven con
ello necesitadas de legitimacién, con la consecuencia de que incluso los
trucos de legitimacién aparecen como contingentes. Ahora solamente
son «inocentes» aquellos compromisos por los que el individuo mismo
se ha decidido. El compromiso se vuelve commitment.

Pero si tuviese que exponerse la decisién por una confesion religiosa,
algo asi puede fundamentarse a lo sumo biogrificamente, no en base a la
naturaleza humana. Desde hace ya tiempo se habia desconfiado de la vie-
ja deduccién que iba desde la naturaleza humana a determinadas convic-
ciones religiosas. Los hombres, sostenia por ejemplo Shaftesbury, piensan
de manera inconsistente en lo que tiene que ver con la religién natural?.
Ellos se encuentran en una época critica, pensaba Jean Paul?, «oscilando
entre el deseo y la impotencia para creer». De esto se desprende, en pri-
mer lugar, que para la produccién de consistencia es necesario un estable-
cimiento estatal de la religién por medio de la ley. Esto resulta tolerable
cuando, con Shaftesbury, se traslada el disciplinamiento realmente social
del hombre a la moral que él percibe como natural. Pero cuando esto
ya no convence religiosamente (¢y pudo convencer alguna vez?), lo que
resta es la inconsistencia natural de las tendencias religiosas humanas. Si
aesto se le agrega la revalorizacién de la vivencia individual como motivo
ultimo de las convicciones religiosas, entonces la consecuencia es desblo-
quearle al individuo la eleccién de su religion, si es que elige una. Y una
Vez que se acepta esto, existe un paso muy pequefio hasta la concepcién
de que la inconsistencia social, el pensar diferente a los otros, puede con-
vertirse en un motivo fuerte para las convicciones religiosas.

En la literatura més reciente suele decirse frecuentemente que se
trata de la experiencia (religiosa). La experiencia pasa por incomunica-
ble; uno puede solamente referirse a ella, sin por eso abrir el acceso a
otros a esa experiencia. El uso lingiiistico confirma por tanto el indivi-
dualismo moderno y confirma igualmente la diferencia insalvable entre
vivencia psiquica y comunicacién social.

27. Asi en An Inquiry concerning virtue or merit (1709), citado segiin Anthony, Earl
of Shaftesbury, Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times, 2.2 ed., sl. (1714),
reimpr. Farnborough, Hants., 1968, vol. II, p. 120.

28. Levana oder Erziehungslebre 1, citado seglin Sdmmtliche Werke, vol. 36, Berlin,
1827, p. 51.

253



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Es una ayuda para la explicacion el que —iprecisamente en el tema
de la individualizacién!— no se apueste por una referencia psiquica del
sistema, sino social, que se apueste por tanto por la sociedad. En las so-
ciedades antiguas se puede partir del hecho de que en la comunicacién las
suposiciones de fe (suposiciones de existencia, mitos, sentido y eficacia
de las formas de culto) son verdaderas, y esto tnicamente debido a que
los otros también parten del hecho de que son verdaderas®. Esto cambia
radicalmente cuando, debido a la comunicacidn, siempre hay que cercio-
rarse antes si y cudles juicios han de creerse a la religion y por quién son
emitidos. La escapatoria quizis consista en evitar el tema —aunque sélo
sea para ahorrar tiempo—, pero naturalmente que esto no constituye la
vuelta a un «mundo de la vida» religioso aceptado comunitariamente.

En la fase transitoria del siglo XVII se encuentran ricos testimonios
para una situacién ya no mds/todavia no. Aun se tienen por posibles la fe
religiosa como el estilo de vida moral, y esto de la tinica manera recta; pero
al mismo tiempo ya se los considera incomunicables. El «mundo» es un
mundo de apariencias, de imégenes, de simbolos manipulados, en el cual
no se puede creer al orden estamental, ni a las cortes, ni a los sacerdotes.
«Ver, oir y callar» es la solucién de Gracidn®. Y si en el mundo no puede
evitarse la comunicacién, hay que aprender a moverse en el mundo de la
apariencia y partir constantemente del hecho de que la verdad es lo opues-
to de aquello que se muestra’!. Todavia se supone la unidad, pero se alcan-
za por el camino inverso. No creer es condicién del creer, y solamente en
esta reflexién puede el ser humano ser persona y salvarse como persona.

Como resultado de esta bifurcacién entre oferta cultural religiosa
y decisiones personales en cuanto a la fe, puede observarse hoy en dia
una incoherencia ampliamente difundida en las opiniones individuales
que pueden calificarse como religiosas®2. Aquellos que siguen de manera
consecuente, y en base a la autoridad, a la ortodoxia eclesidstica son tan
minoria como aquellos que sostienen opiniones ateistas y renuncian a
la religién. La mayoria aceptan algunos componentes de la fe religiosa
y otros no: aceptan la existencia de Dios, pero no el dogma de la inma-

29. Cf., para las actitudes de fe africanas, J. S. Mbiti, Concepts of God in Africa,
London, 1970, p. 218: «The individual ‘believes’ what other members of the corporate
society ‘believe’, and he ‘believes’ because others ‘believe’» [El individuo ‘cree’ lo que
‘creen’ otros miembros del cuerpo social, y ‘cree’ porque otros ‘creen’].

30. Asi Baltasar Gracian, Criticén oder: Uber die allgemeinen Laster des Menschen
(1651-1657), citado segiin la trad. alemana, Hamburg, 1957, p. 49 [El Critic6n, Citedra,
Madrid, 1984].

31. Ibid., p. 51, 67, entre otras.

32. Cf.paraesto L. Sciolla, «La natura delle credenze religiose nelle societad comples-
se»: Rassegna Italiana di Sociologia 36 (1995), pp. 479-511.

254



SECULARIZACION

culada concepcién; mucha ideologia esotérica, pero nada de astrologia;
la salvacién mediante la fe, pero no la redencién por medio de la sola
Gracia; la supervivencia como individuos después de la muerte, eventual-
mente con una biografia encarnada (espiritismo), pero sin milagros que
quiebren las reglas. O bien estos componentes y otros similares en com-
binaciones diferentes. Para ello no se necesita ningiin sostén en formas de
vida comunitarias que abarquen todos los aspectos de la vida, pero quizas
puntos sociales de apoyo especificos, como encuentros de espiritistas o
seminarios para encontrarse a uno mismo, hojas informativas o grupos
de amigos con preferencias similares. Podria hablarse con Sciolla’? de
una institucionalizacién débil. De todos modos, la sociedad no deja al
individuo sin apoyo, pero lo dispensa de coacciones coherentes y le deja
la posibilidad de cambiar los componentes de su fe 0 que se vayan extin-
guiendo en su importancia.

Debe suponer un alivio cuando uno se encuentra finalmente en la
situacién y legitimado para creer en algo en lo cual los otros no creen. La
autenticidad de la fe perdura y se conserva en las diferencias®. La para-
doja se disuelve en la diferenciacién social. Luego de haberse impuesto el
caricter individual de la decisién religiosa y con ello la responsabilidad
(necesidad de motivos) de cada cual frente a si mismo y los demads, so-
lamente se vuelve aguda la cuestién del apoyo y aprobacién sociales. El
sentimiento por lo igual ya no se encuentra a disposicién de manera na-
tural, y no se puede presuponer la opinién de otros con una intuicién que
acierte en cierta medida como una estocada; antes bien, se debe introdu-
cir una comunidad visible y delimitable en la cual la fe encuentre confir-
macién social incluso cuando los otros no crean o crean en algo distinto®.
El sentimiento por lo igual es un fenémeno de excepcién en la sociedad
moderna, es una experiencia sorpresiva, grata, que puede conducir a los
individuos a unirse a un grupo en el cual se pueda contar con una repeti-
cién de esta experiencia. Los fundamentalismos de la mas diversa especie,
el revivalism, la renovacién de la fe en escenificaciones sagradas, las re-
mistificaciones, etc., podrian encontrar una explicacién de la intensidad
del afecto en la medida en que, condicionadas por la secularizacién, se
vuelven contra ella*. Todos ellos descansan no tanto sobre las fuentes
histéricas propias, que absolutizan, sino mdas bien sobre las condiciones

33. Ibid., p. 507.

34. Desde un punto de vista histérico, ésta fue una idea del Romanticismo.

35. Cf. B. R. Wilson, Religion in Secular Society: A Sociological Comment, London,
1966, pp. 160 ss.

36. Véase para este punto la comparacién entre el fundamentalismo isldmico y el
americano (protestante) en D. Goetze, «<Fundamentalismus, Chiliasmus, Revitalisierungs-
bewegungen: Neue Handlungsmuster im Weltsystem?», en H. Reimann (ed.), Transkul-

255



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

modernas que les ofrecen la posibilidad de una oposicién. De ello surge
entonces una relacién paradéjica con el individualismo moderno; pues
por un lado se presupone una inclinacién individual hacia la religién (a
diferencia del estilo de vida natural), pero por otro lado no se trata preci-
samente de la mera posibilidad de poder vivir segiin las representaciones
propias. Bajo la forma de los fundamentalismos religiosos, el individua-
lismo moderno se vuelve contra si mismo, y por eso la comunicacién
debe sostenerse sobre la radicalidad, sobre la credibilidad de lo increible.

Con una primera explicacién debemos volver a dejar claro que aqui
no puede tratarse de estados de conciencia, sino de comunicacién. Los es-
tados de conciencia, estén referidos a la vivencia o a la accién, son siem-
pre individuales y extremadamente inestables. Esto no puede modificarse,
tampoco por medio de un profundo cambio de las estructuras sociales.
Lo que se modifica es la dimensién en la que se puede comunicarlos (o,
incluso, se debe) como individuo, como algo tnico, es decir, de manera
diferente a los otros. S6lo cuando éste llega a ser el caso, se necesitan para
ello motivos con los cuales se puede llegar a tener la esperanza de encon-
trar aprobacién (pues aunque la individualizacién se encuentre prescrita,
esto nunca significa que todo esté permitido; piénsese en las espectaculares
conversiones de algunos romanticos). La comunicacién de vivencias y de-
cisiones atribuibles al individuo en un 4mbito tan importante como es el de
la religién significa siempre una nueva formacién de aprobacién y recha-
zo (ahora probablemente explicitos). S6lo esto explica el hallazgo de que
ahora se produzcan cismas en un 4mbito religioso previamente unitario, y
la orientacién de ciertas sectas hacia lo excéntrico, sectas que cuentan de
antemano con el rechazo, pero que precisamente se fortalecen con ello.

Una de las consecuencias mds importantes de esta individualizacién
se puede observar en el 4mbito de la inclinacién y del alejamiento de
agrupaciones religiosas. El ensanchamiento del espectro multiplica las
posibilidades de toparse con esta o aquella concepcién religiosa y, segiin
la situacién vital, de sentirse atraido o repelido. Quien busca, encuentra.
Pero con ello en cierta medida también se «liquida» aquello que antes se
denominaba «conversién»¥’. Ya no se trata de un gran acontecimiento
estremecedor al estilo de Saulo/Pablo, un acontecimiento que viene de
fuera y que condiciona la totalidad de la situacién vital; por tanto, ya no
se trata de una especie de lavado de cerebro trascendental, sino de una

turelle Kommunikation und Weltgesellschaft: Theorie und Pragmatik globaler Interaktion,
Opladen, 1992, pp. 44-59.

37. Cf., para una panorimica sobre la investigacién americana especialmente ins-
tructiva, J. T. Richardson, «Studies of Conversion: Secularization or Re-enchantment», en
P. E. Hammond (ed.), The Sacred in a Secular Age..., cit., pp. 104-221.

256



SECULARIZACION

decisién individual de confiarse a una oferta. A menudo se trata de un
proceso con fases: en un primer momento de una prueba no totalmente
convencida de condiciones novedosas para contactos sociales, luego de
un compromiso al que se confia el individuo en tanto que tal, es decir,
como auto-observador. Con frecuencia se busca en el contenido (y esto
se corresponde con antiguos moldes religiosos) una redencién de la so-
ciedad, para lo cual se necesita apoyo social en el marco de una comuni-
cacién entre iguales. A esto puede seguir una fase de una conformacién
limitante de la costumbre y de un enfriamiento de las expectativas, en
la cual pueden volverse atractivas otras ofertas. La conversién, bajo esta
forma, ya no es una modificacién del estatus, sino que sigue mds bien el
tipo de una carrera (exitosa o fracasada), como resulta tipico, por otra
parte, en el orden actual de relaciones entre el individuo y la sociedad.

Junto a esta movilidad de ingreso-egreso, y ante este trasfondo, se han
discutido sobre todo los efectos retroactivos del individualismo desbocado
sobre las estructuras de autoridad y los mandamientos dogmadticos para la
fe de los sistemas religiosos —segiin el modelo de Exit, Voice and Loyal-
ty*—, Esta tendencia hacia la individualidad autodeterminativa, hacia la
sinceridad, hacia la exposicién abierta de la opinién propia, abarca no
solamente a los laicos, sino —lo que es mucho mis grave— a los sacerdo-
tes mismos. Se puede seguir siendo miembro, se puede buscar influencia,
pero objetar con frecuencia cada vez mayor: esto no me parece evidente.
Pero la autoridad vive de que no se la obligue con demasiada frecuencia a
dar explicaciones, y las preguntas dogmaticas pueden conducir, cuando se
debe decidir sobre su interpretacién, a disensos que se formulan con faci-
lidad. Mediante la individualizacién de la decisién religiosa se encuentran
afectados no solamente la estabilidad de los miembros, sino también los
presupuestos internos. Sea cual fuere la influencia de la religién misma en
los origenes, dado que la seméntica de la individualidad siempre ha sido
un medio de la critica estructural (cada uno tiene su propia alma, sobre la
cual puede disponer él mismo y, en tltima instancia, Dios), el individua-
lismo moderno le llega a la religion desde fuera y le ocasiona dificultades.

\Y
Para aquello que, como fenémeno, es descrito con la palabra «secula-

rizacién» han sido también importantes las nuevas técnicas de difusién
de la comunicacién: en un primer momento la imprenta, luego los pe-

38. Asi A. O. Hirschman, Exit, Voice and Loyalty: Responses to Decline in Firms,
Organizations, and States, Cambridge, Mass., 1970.

257



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

riédicos, y finalmente todo aquello que actualmente se resume con el
concepto de «wnass media». Con esto no se tratasolamente de que todo
aquel que puede leer la Biblia también puede leer otros textos, y que la
difusién de la impresion de libros a través del mercado no es algo que
esté determinado por la religién. En un sentido mucho mais radical,
las nuevas técnicas de difusién han modificado profundamente la com-
prension social de la realidad, y especialmente la relacién de la imagen
y la escritura con la realidad®. Se disuelve la vieja representacién de
que la imagen y la escritura eran testimonios de la realidad. Incluso
la «Escritura Sagrada» no es una explicacién auténtica de la realidad,
sino solamente un testimonio de fe que se puede aceptar o rechazar.
La pregunta que habria que formular seria: équé une los recortes mis o
menos casuales que impresionan e irritan al individuo en el transcurso
de su vida cotidiana en una unidad imaginada que él presupone porque
también otros extrapolan sus experiencias en vista de ello?

Los efectos acaso més importantes se encuentran en la dimensién
temporal, y esto como una nueva comprensién de la simultaneidad. A
lo sumo desde que existen los periédicos, la simultaneidad se encuen-
tra definida mediante el momento de la novedad. Con ello se restringe
al presente (y eventualmente se vuelve a extender luego a presentes
pasados o futuros). Ya no resulta posible pensar el pasado y el presente
como simultdneos —por ejemplo, el origen de una familia o la revela-
cién sagrada como simultdneas de aquello que se exige actualmente—.
Con ello se abre —ya en el Renacimiento, pero de manera irreversible
con la irrupcién de los periédicos— una brecha entre el presente pre-
cisamente actual y el pasado. El pasado se aleja cada vez mas del pre-
sente. Si pretende seguir siendo relevante, requiere una reactualizacién
enfitica, por ejemplo bajo la forma de la Ultima Cena, que no debe ser
solamente recuerdo, sino también presencia simbdlica (que identifica).

La nueva simultaneidad, solamente actual, modifica al mismo tiem-
po la manera en que la experiencia puede encontrar confirmacién so-
cial en la experiencia de otros. Pues la simultaneidad ahora significa:
inobservabilidad reciproca e incapacidad reciproca de influencia. De
los fragmentos que al individuo le son accesibles como lector o como
espectador de un programa televisivo, debe concluir qué cosas experi-
mentan otros y qué conclusiones extraen de ello. Se puede partir del
supuesto de que los otros reciben las mismas noticias, pero de ello no se
deduce qué mundo es el que construyen. Este hueco se llena por medio

39. Cf. Mundus in Imagine: Bildersprache und Lebenswelten im Mittelalter: Festgabe
fiir Klaus Schreiner, Miinchen, 1996.

258



SECULARIZACION

de la imaginacién®. Se supone que los medios masivos representan «la
realidad», que cada cual recibe defectuosamente, pero que es capaz de
complementar. En este mundo imaginado existe la religién tanto antes
como ahora. Se ha oido hablar de ella, y eventualmente se han visto esce-
nificaciones impresionantes y coloridas. Pero la imaginacién misma ya no
tiene la forma de una religién. La imaginacién ha adoptado la forma de
un mundo secularizado, y solamente dentro de esta forma se puede pre-
suponer que los otros experimentan simultineamente algo que la propia
imaginacién confirma.

Una inmensa cantidad de sucesos completamente diversos pueden
acaecer ahora simultineamente; es més, tienen que acaecer simultinea-
mente, pues ya nada puede suceder en el futuro o en el pasado. Simulta-
neamente significa: sin contexto, porque para la observacién, y con mis
razén para la influencia causal, se necesitaria tiempo. Pero éc6mo puede
comprenderse como unidad este mundo de la simultaneidad sin contex-
to? Apenas de forma religiosa, sino en todo caso de tal manera que uno
se represente, en cierta medida como anexo del mundo, un conocimiento
duradero y un obrar causal. Pero esto se debe pagar con la posibilidad
del error y de fallos causales o de consecuencias colaterales no esperadas.
La religion se considera en todo caso como consuelo para aquellos que
tenian buenas intenciones.

\Y%

Los cambios de este tipo, que se registran bien en descripciones y que se
documentan empiricamente de manera convincente, necesitan una inter-
pretacidn tedrica si se los quiere relacionar con cambios fundamentales
de la sociedad moderna y, con esto, «explicarlos». Un punto de partida
adecuado para ello se encuentra en el tratamiento que Talcott Parsons
hace del problema*!. También aqui se habla de privatizacién, pero se
hace referencia a los cambios en la regulacién social de la inclusién
con consecuencias evolutivas para otras variables del sistema general
de accién. La secularizacién, segiin ello, es una expresion especifica del
fenémeno general de una evolucién en direccién a una diferenciacién
mas fuerte de adaptative upgrading, differentiation, inclusion y value

40. Cf. para esto un caso especial en B. Anderson, Imagined Communities: Reflectio-
ns on the Origin and Spread of Nationalism, London, 1983.

41. Cf. especialmente «Belief, Unbelief, and Disbelief», y «Religion in Postindustrial
America: The Problem of Secularization», ambos citados segiin T. Parsons, Action Theory
and the Human Condition, New York, 1978, pp. 233-263 y 300-322, respectivamente.

259



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

generalization. Una consecuencia importante es que las religiones, a fin
de adecuarse a la creciente diferenciacién y a la individualizacién de las
reglas de inclusion, deben generalizar con mds intensidad sus estructu-
ras simbdlicas, con las cuales, sin embargo, quieren afirmar la unidad y
la pattern maintenance*?. También se ha hablado de la «secularizacién
de la teologia»*. Parsons estd pensando aqui, y no en tltimo lugar, en
el complejo que con frecuencia se denomina «religién civil»*. Yendo
mis alld de Parsons, acaso se podria indicar el fortalecimiento del factor
organizacién después de la Reforma como una especie de adaptative
upgrading del sistema religién. La secularizacién no significa por tanto
la pérdida de funcién o de importancia de la religién, pero quizis una
adaptacién deficiente y pasajera (¢?) a las condiciones de la sociedad
moderna.

Nos conectamos en este punto, pero interpretamos el concepto de
la inclusién de forma mds estrecha, es decir, relacionado solamente con
los sistemas sociales. La inclusién se produce cuando en la comunica-
ci6én de los sistemas sociales se tiene en cuenta a las personas (como
férmulas de atribucién para los sistemas psiquicos) como participan-
tes (actores, destinatarios, etc.). Con ayuda de este concepto se puede
hacer visible que y cémo las reglas de inclusién de una sociedad se
modifican con sus formas de diferenciacién. Mientras que las socie-
dades mds antiguas atribuian lugares fijos a los individuos a través de
la diferenciacién de los hogares segiin el rango o segiin la distincién
ciudad/campo, la inclusién en la sociedad moderna queda librada a
los sistemas funcionales, para cuyas relaciones ya no existe de todos
modos una férmula general®. De acuerdo con esto, seria radicalmente
falso representarse a la Edad Media como una época intensamente pia-
dosa. La inclusion religiosa de aquel entonces utilizaba programas pri-
mariamente corporativos, juridicos, ceremonialesy, en conexién con la

42. De esto se pueden ofrecer muchas pruebas. Por ejemplo, una exigencia del siglo
xviil decia: iabandonar el exceso de articulosy sutilezas, simplificar! Cf. J. J. (Dom Louis),
Le ciel ouvert a tout 'univers, s.l., 1782, p. 163: «Lart de tout simplifier est celui de tout
perfectionner» [El arte de simplificar todas las cosas es perfeccionarlas].

43. Asi P Berger, «A Sociological View of the Secularization of Theology» (1967),
citado en Id., Facing up to modernity: Excursions in Society, Politics and Religion, New
York, 1977, pp. 162-182.

44. No en conexién con Rousseau, sino con R. N. Bellah, Beyond Belief: Essays on
Religion in a Post-Traditional World, New York, 1970. A Rousseau se lo ve misbien como
precursor de la secular religion del marxismo. El diagnéstico apunta en conjunto a una re-
ligién no-teista del amor en este mundo, influenciado evidentemente por los movimientos
sociales de los afios sesenta y setenta. i

45. Para esto cf. también N. Luhmann, «Inklusion und Exklusion» en Id., Soziologi-
sche Aufklirung 6, Opladen, 1995, pp. 237-264.

260



SECULARIZACION

confesidn, casuistico-morales. El lugar que aseguraba el estilo de vida
no era la religién sino la casa, y eventualmente, como sustituto o com-
plemento, una corporacién como un monasterio, una universidad, un
gremio o corporacién. Sélo en el proceso de transformacion a la dife-
renciacién funcional se desmorona el hogar familiar como la estructura
que daba la medida para la inclusién/exclusién, y solamente en vista
de ello los sistemas funcionales pueden desarrollar reglas propias de
inclusién/exclusién y ajustarlas con sus valores propios. Lo que alguien
«es» se determina ahora segiin lo que tenga o gane, segiin los derechos
que ha conquistado, segiin los exdmenes finales, segiin los éxitos en
la politica, la ciencia, el arte, los mass media, y en el mismo sentido
también segiin su confesién religiosa. Como férmula general de inclu-
sién social se adecua a lo sumo el concepto de carrera (en un sentido
amplio, aplicable a todos los sistemas funcionales). Es esta estructura,
correlativa a la diferenciacién funcional, la que deja que las decisiones
individuales cobren importancia, la que prefiere la juventud frente a la
vejez, la que ofrece un marco para las posibles autodefiniciones de los
individuos y la que, al mismo tiempo, deja abierto cémo se puede dar
sentido y soportarse psiquicamente algo asi.

Si se mira el problema de la biografia y el «budget temporal» del
individuo, entonces se muestra ademds que la religién no puede actua-
lizarse siempre, sino s6lo ocasionalmente. Ya en el siglo XV se observé y
concedié que las misas en la corte debian ajustarse a la apretada agen-
da del principe; y en el siglo xvii queda completamente claro que el
transcurso diario de una persona no podia recargarse continuamente
con religién: «Il est rare que dans le cours de la vie on lui rende consta-
mment le respect qui lui est di; qu’on ne la laisse a I’écart comme im-
portune; ou qu’on ne la traite comme ces gens qu’il faut voir quelques
fois, mais qu’il est ennuyeux de voir toujours» [Es raro que en el curso
de la vida le mostremos a la religién el respeto que se le debe; que no
la dejemos de lado como algo inoportuno; o que no la tratemos como
a esa gente que tenemos que ver de vez en cuando, pero que siempre
nos aburre]*s.

Con una «delegacién» de las reglas de inclusién sobre sistemas fun-
cionales individuales y con su realizacién bajo la forma de carreras y
horarios se sefiala al mismo tiempo que los sistemas funcionales obran
sobre el resultado total de maneras muy diferentes. Sin dinero no se
puede vivir, sin proteccién juridica tampoco. Incluso a todos se los en-

46. Anénimo (Jacques Pernetti), Les conseils de 'amitié, Paris, 1746, citado segiin
la 22 ed., Frankfurt a.M., 1748, p. S. En lo que sigue se recalca: este fraccionamiento
temporal de la atenci6n no es tan grave como los ataques frontales de los ateistas.

261



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

via a escuelas —a no ser que sean completamente incapaces— y luego
deben dejar que se les pregunte qué han alcanzado. Se asiste a los enfer-
mos; a los enfermos crénicos (que es un caso bastante diferente) se los
asiste cronicamente. Pero nadie debe interesarse por el arte; en la poli-
tica puede haber un interés reiterado, pero solamente pasivo, a través
de los mass media; el turismo no es algo necesario. Aunque muchos lo
disfrutan, no todos tienen que participar en él. Y tampoco en la religién.
Esto vale solamente desde el punto de vista del individuo, y no permite
ningin tipo de conclusién retroactiva sobre la relevancia social y el ca-
ricter imprescindible de estos sistemas funcionales. Pero las formas de
inclusién son una variable muy importante para todo sistema funcional,
y resulta vital para ellas que los individuos participen o no.

A este aspecto se le agregan de forma adicional interdependencias
entre las inclusiones que resultan, por ejemplo, de la realizacién con
forma organizativa. Quien no tiene documentos, no encuentra trabajo;
quien tiene que vivir en la calle, no puede inscribir a sus hijos en la
escuela (se me contaba en Bombay). Sin formacién escolar apenas si
existen posibilidades de aspirar a carreras de reputacién*’ o de acceder
a mejores puestos de trabajo. Sin ningiin tipo de ingreso apenas existen
posibilidades de una alimentacién sana, por tanto carencia de energia
para un trabajo regular. Para los analfabetos casi no existen posibilida-
des reales de ejercer el derecho politico del voto, etc. Si bien no existe
una exclusién de principio de los sistemas funcionales (mientras que, a
la inversa, todas las organizaciones estin destinadas en los sistemas fun-
cionales a una seleccién de los miembros, por lo tanto a la exclusién),
si se llega, por medio de las interdependencias negativas mencionadas,
a una exclusién general mis o menos efectiva en la participacién de
los sistemas funcionales; y esto, como puede verse en las chabolas de
las ciudades del Tercer Mundo y de los Estados Unidos, afecta a buena
parte de la poblacién. Lo que al individuo le queda es el propio cuerpo,
trabajo para mantenerlo vivo, hambre, violencia, sexualidad.

En el 4mbito de inclusién de la sociedad se encuentran considerables
grados de libertad en la combinacién de ventajas y costes, en la utiliza-
cién o no-utilizacién de oportunidades, y con todo ello también en la
realizacién y elevacién de las diferencias individuales. Aqui las personas
se encuentran libradas (mucho mas de lo que la descripcién oficial de la
sociedad deja reconocer) al conocimiento de personas. La sociedad se
encuentra integrada, de acuerdo con ello, laxamente. Esto la hace elas-
tica contra los golpes que pueden reproducirse s6lo avanzando de un

47. Una excepci6én importante: el deporte, sobre todo el hockey sobre hielo.

262



SECULARIZACION

azar a otro, en tanto no afecten las variables estructurales del sistema.
En el 4mbito de exclusion, por el contrario, la sociedad se encuentra
fuertemente integrada. Un déficit fortalece al otro, la circulacién de las
discriminaciones se encuentra cerrada, no hay salida (a no ser, como de-
beria reconocerse, por medio de carreras mafiosas). Pero también en su
dmbito de exclusion la sociedad se encuentra bien asegurada: no sucede
nada cuando aqui sucede algo. Y, nuevamente, las actividades criminales
que se originan aqui y su organizacién rigurosa, con el crimen como
condicién de asociacién, son una excepcién importante, acaso la tnica.

La teoria clasica (por ejemplo, la durkheimiana) de la integracién
social debe por tanto colocarse patas arriba. La integracién fuerte siem-
pre es integracién negativa, y precisamente por eso funesta. La integra-
cién positiva solamente puede disponerse de manera laxa, y por eso
mismo ofrece mayores posibilidades para la individualidad social acep-
table. Ni la moral, ni la religién son variables decisivas en este contexto.
Antes bien, habri que aceptar con una buena dosis de realismo que la
moral dominante se adapta a las relaciones de inclusién/exclusién (por
ejemplo, en la valoracién de la vida, de la violencia, de la sexualidad) y
que acoge un componente «social» para no tener que aceptar con toda
la dureza la diferencia socio-estructural sefialada.

¢Y la religién?

Nuestro anilisis sintético de este estado de cosas altamente comple-
jo solamente tenia la finalidad de preparar esta pregunta.

La religion practica también hoy la inclusién/exclusién propia del
sistema, y esto con independencia de las asociaciones registradas de
manera organizada (o, en todo caso, también se tiene acceso de dife-
rentes maneras a la comunicacién religiosa sin estar asociado). Lo que
llama la atencién son las interdependencias extremadamente escasas
con las regulaciones inclusivo/exclusivas de otros sistemas funcionales.
Una exclusién de la religién no expulsa —como atin sucedia en la Edad
Media— de la sociedad. A la inversa, las cuasi-exclusiones de otros sis-
temas funcionales —carencia de dinero, de formacién, de documentos;
ninguna posibilidad de hacerse tomar en serio por la policia o de ser
escuchado ante un tribunal— pueden ser soberanamente ignoradas por
la religion. Esto no quiere decir que aquellas exclusiones lleven consigo
posibilidades de inclusién especiales en relacién con la religién. Esta
seria una cuestioén que deberia explicarse empiricamente, o también una
cuestién acerca de si y en qué medida las religiones son capaces de ajus-
tarse a la diferencia socio-estructural de inclusiones y exclusiones.

Incluso si uno se limita a este hallazgo mas f4cil de asegurar empirica-
mente de una independencia de la religién de inclusiones/exclusiones de
otra proveniencia, esto conduce, de todas maneras, a plantear preguntas

263



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

importantes alareligién en la sociedad moderna. Que se trata de un pro-
blema de «secularizacién» apenas si resulta reconocible. Si bien la integra-
ci6én defectuosa de la religién —tanto en el 4mbito de inclusién como en el
de exclusién— es una consecuencia de la diferenciacién de otros sistemas
funcionales, no por ello significa una desventaja o una pérdida de funcién
de la religién. Habr4 que preguntarse mas bien si la religién puede utilizar
las posibilidades que surgen de esto y c6mo lo hace. Ya habiamos formulado
esta pregunta en relacién al tratamiento de las organizaciones religiosas*.

A primera vista se podria tener la impresién de que se encuentra
bien preparada para ello, al menos en el dmbito cristiano. Existe una
larga tradicién de asistencia a los pobres. En el 4mbito de las prestacio-
nes sociales existen emprendimientos ajustados al Estado de bienestar o a
la evolucién politica que en cierta medida llenan los vacios. De hecho, las
organizaciones religiosas tienen el poder de concentrar medios y motivos
para la ayuda social®. Existe la vieja doctrina de que Dios estd més cerca
de los pobres que de los ricos. Pero esto sigue siendo una teologia desde
arriba, que ha perdido su respaldo en la estratificacién social. Si atin exis-
tiese algiin tipo de preocupacién por la salvacién del alma en los circulos
que disponen de los medios financieros (por tanto en los bancos que
actdian a nivel internacional), no debe esperarse, y mucho menos aconse-
jarse, que se retorne a una economia de los donativos y de las ofrendas
como la de la Edad Media. No conduciria, de todas maneras, a una utili-
zacién econémica racional (reproductiva) de los medios monetarios. Los
resentimientos que se encuentran en los circulos teolégicos, sean de tinte
promarxista o, en la actualidad, de tinte antiliberal, ayudan muy poco
como ataques a las condiciones econémico-politicas no comprendidas y
revelan mis bien la inadecuacién de la teologia®. Estos resentimientos
ponen de manifiesto, y de manera bastante directa, la secularizacién de
la teologia misma’! y no alglin concepto de religién para una situacién
crecientemente insoportable.

Las adaptaciones eclesidsticas y politico-dogmaiticas se mantienen
dentro de ciertos limites. En América Latina, la Iglesia catélica parece

48. Véase supra, capitulo 6, seccién V.

49. Quizis, como opina D. Baecker, «Soziale Hilfe als Funktionssystem der Gesell-
schaft»: Zeitschrift fiir Soziologie 23 (1994), pp. 93-110, dentro del marco de sistemas
funcionales de la sociedad especiales y remozados.

50. Para esto es interesante el Simposio Internacional en la Universidad Iberoameri-
cana de México, celebrado del 24 al 27 de septiembre de 1991, sobre todo la discusién.
Las ponencias estin publicadas en La Funcién de la Teologia en el Futuro de América
Latina, Memorias, Alvaro Obreg6n, México D.F., 1991.

51. Algo que es tema al menos desde A. Koyré, La philosophie de Jacob Boehme,
21968; cf. también P. Berger, op. cit.

264



SECULARIZACION

abrirse cuidadosamente hacia variantes mas bien populares de la re-
ligién, con la bendiciéon de Roma. La Iglesia también parece ver un
umbral de actividad —por méas que evite los propios consejos econ6-
mico-politicos— donde las condiciones sociales son de tal especie que
ya no se puede exigir ni aceptar una fe en Dios y en Cristo. La dificultad
radica no en dltimo lugar en que evidentemente el destino depende
mucho mis de decisiones de lo que se creia antes, es decir, se percibe
como contingente: depende de los tipos de interés y de los créditos,
de las regulaciones juridicas y su capacidad de imponerse, del costo y
riesgo de las tecnologias avanzadas, pero también del aumento y dismi-
nucién de la afluencia a los movimientos sociales. Pero las contingencias
de este tipo dependen de condiciones no disponibles bajo la forma de
decisiones. La observacion religiosa de este escenario se encuentra ine-
vitablemente condenada a aceptar la forma més general y corriente de
critica sin saber hacerlo mejor.

VI

Se podria ensayar el supuesto de que la sociedad moderna aiin no ha en-
contrado «su religién», una religién que se ajuste a ella, y que por tanto
experimenta, en parte con rarezas acostumbradas, en parte con la critica
a la religion (en el sentido de la doctrina de la muerte de Dios), en parte
con un aggiornamento de sus dogmas, en parte con la prescripcion de
medicina geriitrica para sus organizaciones. O con un fundamentalismo
textual, o con ofertas plurales, en las cuales cada cual puede buscar lo
que mis le sirva. O bien con legitimaciones adicionales de tipo cientifico
al estilo New Age, o con investigaciones neurofisiol6gicas que ponen a
disposicién la meditacién y la mescalina, las danzas derviches y el culto
mexicano a las setas, como variantes de posibles terapias psicoanaliti-
cas. O con modas de expresién ripidamente cambiantes, pero siempre
opuestas a algo, como el flower power o la preocupacién por el destino
de las generaciones futuras o por los que actualmente se mueren de
hambre. La secularizacién también podria entenderse como una accién
de limpieza, de alisamiento del terreno, sobre el que posteriormente
podran desarrollarse formas religiosas oportunas®2.

Visto desde los hallazgos histérico-religiosos, el futuro del teismo
acaso sea una pregunta importante. ¢Se necesita como representante de
la trascendencia a un Dios-observador, que acompaifia con su mirada

52. Cf. K. W. Bolle, «Secularization as a Problem for the History of Religion»:
Comparative Studies in Society and History 12 (1970), pp. 242-259.

265



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

todo lo que se vive y hace, que ha querido desde siempre todo lo que
sucede, y que no puede olvidar, sino solamente perdonar? ¢O tienen
posibilidades las religiones del amor no-teistas, que consideran deter-
minados compromisos como «necesariamente razonables», sin por ello
estar condenadas a los criterios de éxito y legitimacién de otros siste-
mas funcionales? En ambas versiones resultarian pensables las rupturas
con la tradicién, pero ambas serian reconocibles como religién (segiin
la teoria aqui sostenida) si afirman un punto de diferencia que, como
trascendencia, se encuentra enfrente de todo lo que sucede inmanente-
mente. Por lo tanto, nunca se puede tratar solamente de la afirmacién
de determinados objetivos.

Una tipica reaccién de los observadores sociolégicos es reaccionar
con un debilitamiento de las exigencias al concepto de religién’3. De esta
manera, habria que representarse la religion como un objeto que amplia
sus propios limites. Pero en tltima instancia uno se topa con la pregunta
acerca de si en realidad existe un criterio esencial indispensable de este
tipo. Las investigaciones cientificas, y especialmente las de sociologia de
la religi6én, no han podido fijar algo asi**. En su 4mbito, el arte moderno
(de vanguardia) experiment6 de forma paradigmadtica con esta cuestién,
en la medida en que fue eliminando todas las diferencias percibibles por
los sentidos (incluso, en el caso de Borges, las diferencias entre textos)
entre las obras de arte, y entre las obras de arte y otros objetos, a fin de
conducir a través de la obra de arte misma a la pregunta acerca de cémo
se distingue el arte’’. Naturalmente que no basta contestar esta pregunta
mediante la indicacién de la intencién definitoria del artista, pues esto,
desde el punto de vista del soci6logo, solamente conduce a la pregunta
siguiente: qué determina esta intencién y quién la identifica. En el caso
de la religién debemos descartar las respuestas «subjetivistas» similares
a ésta. Por consiguiente, sustituimos una respuesta psicolégica por una
sociol6gica, pero que, igualmente, continda siendo formal. La religion
es lo que puede observarse como religién; y esto en el plano de una
observacién de segundo orden. El que observa desde una determinacién

53. Cf., por ejemplo, T. Luckmann, The Invisible Religion, London, 1967, con la in-
tenci6n de perseverar en ciertos caracteres comunes estructurales de todos los fenémenos
religiosos, caracteres que se podrian describir de manera postrascendental y posfenome-
nolégica; o T. Parsons, op. cit., dentro del contexto de una explicacién teérico-evolutiva
de la necesidad de las generalizaciones seménticas.

54. Para esto cf. D. Pollack, «Was ist Religion: Probleme der Definition»: Zeitschrift
fiir Religionswissenschaft 3 (1995), pp. 163-190.

55. Cf. sobre esto A. C. Danto, Die Verklirung des Gewohbnlichen: Eine Philosophie
der Kunst, trad. alemana, Frankfurt a.M., 1984, que ve en ello un problema «filoséfico»
con el que el arte mismo se identifica.

266



SECULARIZACION

religiosa (y, para decirlo una vez mis, «observa» significa: experimenta
0 actda) puede hacer tal cosa cuando se sabe observado en su observar.
Esto no quiere decir que deba buscar y encontrar aprobacién; pero si
que la calificacién de su observar sea tenida como religiosa; o, para for-
mularlo con més cuidado: el observador primario debe poder observar
como religioso su ser-observado, algo que siempre sucede realmente en
los otros observadores. Esto excluye otras militancias que deben clasifi-
carse claramente bajo otra especie (a modo de ejemplo: coleccionar se-
llos), y también aquellas que de forma previsible se observan solamente
como capricho individual, como idiosincrasia.

De esta manera, el tema «secularizacién» se disuelve en su acu-
fiacidn clisica. Lo que indica la situacién de la religion en la sociedad
moderna es que la determinacién de aquello que es religién queda li-
brada a la red recursiva de auto-observacién del sistema religién. Pero
éste es un dato que vale igualmente para todos los restantes sistemas
funcionales (acabamos de mencionar el arte). Se podria ir més alla de
esto con la tesis de que es necesaria una codificacién binaria para poder
reflejar todas las operaciones como contingentes en el propio contex-
to de observacién del sistema; y que debe realizarse una funcién para
el sistema sociedad, porque de lo contrario disminuye la probabilidad
de reproduccién en el contexto de un sistema social diferenciado fun-
cionalmente. (Acaso podria decirse que solamente puede asegurarse
mediante la organizacién.) Con ello quedan formuladas claras ventajas
restrictivas para una descripcién sociolégica (por tanto, externa a la re-
ligién) del sistema religién. Por razones que yacen en el sistema ciencia,
no puede ni debe descartarse que puedan ser completadas o sustituidas.
Descartan, sin embargo, que la ciencia fije una determinacién esencial
de la «verdadera» religién; pues esto significaria inevitablemente que la
ciencia irrumpe indiscriminadamente en aquello que, segiin su propia
teoria (si es posible que ésta se sostenga cientificamente), es un sistema
aut6nomo, estructuralmente determinado y autopoiético.

VII

Si de esta manera queda disuelto el concepto de «secularizacién» en el
sentido de un concepto definible y compacto, resta la pregunta acerca
de si y c6mo se pueden realizar juicios sobre las condiciones bajo las
cuales se observa y se practica la religién en la sociedad moderna. No
se trata inmediatamente de una «modernizacién» del estilo de pensa-
miento religioso, por ejemplo de su ajuste a la imagen cientifica del
mundo o de una teologia que conciba las formas religiosas solamente

267



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

como formas «simbdlicas». Miiltiples formas de fe y précticas que vi-
ven precisamente como religién contradicen esto. Lo que sin embargo
puede observarse es que en la segunda mitad del siglo XviI aparece un
nuevo concepto de «cultura», y que se extiende rdpidamente a todos
los artefactos y textos creados por los seres humanos. Hasta ese en-
tonces se habia entendido por cultura la costumbre de..., por ejemplo:
la agricultura o la cultura animi. Ahora la cultura se transforma en un
dmbito auténomo, que se diferencia de la «naturaleza» y que se desa-
rrolla segiin condiciones propias, cuando no segiin l6gicas propias®.

Con este concepto cultural, la sociedad (todavia europea) del siglo
XVIII reacciona ante una inmensa extensién y ante nuevos rellenos de
sus horizontes espaciales y temporales. Dentro de amplitudes mayores
se registran mas diferencias, de forma tal que las viejas cesuras, como
griegos y barbaros, cristianos y paganos, civilizados y salvajes, pierden
su capacidad para ordenar los fen6menos. En su lugar aparecen com-
paraciones de tipo regional e histérico; en un primer momento con la
directriz de valoraciones eurocéntricas y orientadas hacia el presente,
para las cuales se desarrollan, en el siglo X1X, conceptos culturales o de
las ciencias del espiritu. La comparacién exige puntos de vista compara-
tivos, que por su parte se localizan culturalmente; asi, que el sindrome
de la cultura se funda sobre si mismo. La cultura se observa, por un
lado, sin restricciones espaciales o temporales. Vale como fenémeno hu-
mano-universal; para Parsons, por ejemplo, como un componente del
concepto de accién. Pero por otro lado, el hecho de que se observe en
general a través de esta forma es un fenémeno decididamente moderno
y antes que nada especificamente europeo; fen6meno que, como tal,
debe explicarse socio-histéricamente, en tltima instancia sociolégica-
mente. La modernidad de este sindrome de la «cultura» radica sustan-
cialmente en que surge un universalismo muy especifico, que también
incluye lo més extrafio y alejado, lo més insélito e incomprensible, en la
medida en que pueda hacerse «interesante», y esto significa que pueda
exponerse comparativamente.

Como resultado de esta universalizacién de intereses comparativos
tiene lugar una duplicacién, y exactamente esto es la cultura. La cultura
es una redescripcion de las descripciones que orientan la vida cotidiana.
También la naturaleza se incluye en la cultura, cuando se postula, sobre
todo en la estética, que la naturaleza es una naturaleza vivencial (Er-

. 56. Para esto con mis detalle N. Luhmann, «Kultur als historischer Begriff», en
Id., Gesellschaftsstruktur und Semantik, vol. 4, Frankfurt a.M., 1995, pp. 31-54; id.,
«Religion als Kultur», en O. Kallscheuer (ed.), Das Europa der Religionen, Frankfurt a.M.,
1996, pp. 291-315.

268



SECULARIZACION

lebnisnatur), que se arrima carifiosamente a puntos de vista culturales
preexistentes (y por ello culturalmente diversos). Desde que existe la
cultura se debe por tanto distinguir entre observacién de primer orden
y observacién de segundo orden. En la observacién de primer orden se
presta atencién al sentido de uso de los objetos, a aquello que los hace
aparecer como tales, también por ejemplo al sentido de don o de pro-
hibicién de las prescripciones o a la santidad de los objetos y acciones
sagrados. La cultura no niega ni combate esto*”. Solamente se duplica el
sentido de estos objetos y se copia en el plano de la observacién de segun-
do orden. Aqui, todo lo que se habia tratado como natural y necesario
aparece como artificial y contingente. Entonces hay que co-observar a un
observador, si se quiere comprender (y s6lo ahora se trata de «compren-
der» en la tarea cultural) por qué y para quién algo es como es. A partir
de esta duplicacién se producen problemas dentro de la cultura moderna.
Se tratan bajo conceptos recriminatorios como relativismo, historismo,
positivismo, decisionismo, y conducen, de otro lado, a un culto penoso
de la inmediatez, de la autenticidad, de la identidad, que no pueden sos-
tener sus propias promesas, porque son, a su vez, solamente conceptos
culturales. También podria decirse, con una afortunada formulacién de
Matei Calinescu’®: surge una sintomatologia cultural, que trata todo
item cultural como sintoma de otra cosa; por ejemplo sospechando
intereses, motivos ocultos, funciones latentes.

Aqui solamente interesa qué significa para la religién ser observada
en la sociedad como un 4mbito parcial de la cultura®. Se encuentra so-
bre todo afectada la teologia como forma reflexiva del sistema religion;
teologia que se encuentra confrontada a las ciencias de la religién de
procedencia mds variada, y que debe dar cuenta del hecho de que la fe
representada por ella solamente es una entre muchas. De manera total-
mente diferente a como sucedia en la tradicién m4s antigua, la singulari-
dad de la fe religiosa y la designacién de la propia fe como verdadera se
vuelve un tema de trasfondo de la reflexién teolégica. Mientras que «se-

57. Aparte de que Schiller, en su tratado acerca de la poesia ingenua y sentimental,
habia denominado esta actitud ingenua (a diferencia de sentimental); pero como ingenua
no en su propio modo de observacién, sino solamente a los ojos del actual poeta senti-
mental.

58. M. Calinescu, «From the One to the Many: Pluralism in Today’s Thought», en
I. Hoesterey, Zeitgeist in Babylon: The Postmodernist Controversy, Bloomington, Ind.,
1991, pp. 156-174, cita, p. 157.

59. Una atencién sistemdtica a esta cuestién se encuentra sobre todo en el contexto
de la teoria del sistema de accién general de Talcott Parsons. Véanse los ensayos tardios,
dedicados a la religién, en Action Theory and the Human Condition, New York, 1978,
pp- 167 ss. De todas maneras, los anilisis profundizan aspectos parciales y siguen siendo
formales en las clasificaciones sistémicas.

269



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

cularizacién» queria decir el verse afectada la religién por orientaciones
crecientemente no-religiosas de la sociedad moderna, en el caso de la
«cultura» se trata de que una religién es expuesta a la comparacién con
otras y que, con ello, debe renunciar a la soberania en la determinacién
de los puntos de vista comparativos. Ya no se trata de la pregunta acerca
de qué proyecta hacer el Dios universal con los otros pueblos; ahora la
comparacién puede extenderse a las religiones monoteistas versus las
politeistas o a las religiones animistas sin un concepto claro de Dios;
o a religiones que afirman el mundo y a religiones que lo niegan; o a
diferencias en relacién con la moral o con la pregunta acerca de la vida
después de la muerte. Segiin c6mo se silencien las preferencias introdu-
cidas, de tal manera resultarin las diferentes comparaciones culturales.
En todo caso, si se los hace seriamente, deben elegir sus puntos de vista
comparativos de manera neutral y no cortarlos a la medida de una de las
religiones comparadas, de tal manera que las otras no aparezcan como
religiones en el sentido verdadero o mis genuino del concepto.

La fuerza metédica demostrativa de la comparacién no radica, a
diferencia de lo que admiten muchos fenomendlogos de la cultura, en
la variacién de invariantes, que luego pueden exponerse como «esencia»
de la cosa®, sino en el hecho de que las similitudes llamen tanto mis
la atencién cuanto mas diferentes sean los fen6menos comparados. La
comparacién tiende a la tensién y con ello al vaciamiento de aquello
que resulta constitutivo de determinados fen6menos segiin su autode-
terminacidn interna. La comparacién apoya la ganancia cognitiva en la
sorpresa, en las similitudes inesperadas, y luego no puede fundamentar
bien que este tipo de comprensién se parezca a una «revelacién», que
hace concebible aquello que siempre se supuso en la actitud religiosa.

Ahora toda religién debe tener en cuenta que en la comunicacién
social serd tratada como contingente, como una cuestién de opcién.
Pero éste es un aspecto relativamente superficial. Un anélisis mas exac-
to de la comparacién que subyace a toda cultura saca a la luz muchas
incompatibilidades profundas. Toda comparacién presupone un pun-
to de vista comparativo, que no entra en la comparacién misma, que
no se compara (aun cuando otras comparaciones puedan incluirlo). La
comparacién presupone, por tanto, un «tercer» valor, un observador
inobservable. Pero este observador inobservable ya no es, como en la
tradicién, Dios. Se parece mds bien al demonio de Maxwell, que define
las diferencias relevantes y luego hace una seleccién.

Lo mismo vale para la cultura secundaria de la sospecha de moti-

60. Parael método cf. E. Husserl, Erfabrung und Urteil: Untersuchungen zur Genea-
logie der Logik, Hamburg, 1948.

270



SECULARIZACION

vos, estimulada mediante comparaciones. Para la explicacién de las di-
ferencias se recurre, desde el siglo XIX, a motivos latentes, a intereses, a
funciones, a estructuras que conducen la accién desde el inconsciente. Y
también aqui es vélido esto: la determinacién capaz de producir efectos,
porque opera de incégnito, no es Dios, sino otra cosa. Es la inevitable
intransparencia de los sistemas para si mismos.

Las formas tradicionales de la ratio cognoscente y de la accién de-
terminada por la voluntad, cuyas formas supremas (no superables en el
pensamiento) se funden en Dios, tienen de pronto una alternativa que
absorbe algunos de los atributos divinos, sobre todo la invisibilidad y el
caricter de no-disponible. No proveen de una legitimacién tltima. Pero
¢qué importa? Son objeto de sospecha, critica, ilustracién, terapia, obser-
vacién de segundo orden. Para Dios resta solamente la posicién de miti-
gar los fracasos de todos estos esfuerzos por controlar la intransparencia.
Pero éste ya no es el viejo Dios, a cuya Gracia uno podia confiar su vida.

Podria suponerse que estas comparaciones culturales repercuten
de manera debilitada sobre la religién; pero quizas sea una conclusién
apresurada. Al fin y al cabo, una olla adornada no es menos bella por-
que otros pueblos adornen sus ollas de otra forma; y la comparacién
quizds pueda conducir a que se preste més atencién a las caracteristicas
distintivas y a comprender mejor la peculiaridad de los objetos cultu-
rales. Por otro lado, las caracteristicas distintivas mediante las cuales
determinadas religiones se diferencian de otras no son necesariamente
aquellas sobre las cuales se erige y fortalece la fe. Las repercusiones
del invento de la «cultura» sobre la religién necesitarian investigaciones
més detalladas —de forma comparable a las repercusiones de la escritu-
ra o a la transformacién a la diferenciacién funcional—. Los resultados
de tales investigaciones no pueden anticiparse aqui. El cuestionamiento,
sin embargo, no deberia descuidarse, cuando se trata de conquistar un
juicio sobre la importancia de la religién (o de las religiones) en la socie-
dad moderna. La admisién de estructuras y funciones latentes tampoco
excluye que exista otra especie, digamos mds alta, de intransparencia
dadora de sentido. Pero si se argumenta de esta manera, se establecen
al mismo tiempo estindares en los que se podria probar qué formas
religiosas pueden conservarse hoy en dia.

Lo que parece forzar a la Modernidad es el modo de observacién de
segundo orden, que se extiende a todos los sistemas funcionales. Inclu-
so dentro de los sistemas funcionales se ha alcanzado un estado de hi-
percomplejidad; y esto significa que los sistemas funcionales producen
al mismo tiempo descripciones diferentes de su propia complejidad. En
un primer momento causa inseguridad el desafio a las construcciones de
la realidad que esto implica. De todas maneras, ya no se puede recurrir

271



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

al sujeto cartesiano como garante de la facticidad y de la seguridad del
propio observar. Precisamente, la prueba de la existencia de Dios ha
quedado como el producto colateral mas pobre de esta forma de auto-
conciencia. Aqui ya no existen més posibilidades de acoplamiento, pues
esto conduciria tinicamente a la férmula vacia de que en tltima instan-
cia es cuestién de cada uno arribar a la certeza en cuestiones religiosas.
Los problemas de la religién deben reformularse con referencia a las po-
sibilidades comunicativas en la sociedad moderna. Pero si en este caso
la totalidad de la cultura se encuentra sintonizada con las descripciones
policontexturales y con las observaciones de segundo orden, no queda
claro por qué la religién no habria de confiarse a ello. Desde luego
que deberia renunciar a sus cosmologias ontolégicamente fundadas y
también a la autoseguridad en cuestiones de moral. Pero precisamen-
te en estos aspectos, algunas religiones —el cristianismo por ejemplo,
pero también el budismo— siempre se atrevieron a traspasar fronteras.

Finalmente, tenemos que preguntar por las condiciones y posibili-
dades de la evolucion religiosa en la sociedad moderna. Ni la palabra
clave «secularizacién», ni tampoco la palabra clave «cultura», captan el
problema en su totalidad. Con la secularizacién pensamos solamente
en las consecuencias de la diferenciacién funcional con la emisién del
control de otros sistemas sobre este mismo. La cultura significa, cuando
se la comprende como dispositivo de posibilidades comparativas, que
las restricciones deben introducirse ahora como condiciones del compa-
rar, y esto en un plano de observacién de segundo orden. Los inviolate
levels (Hofstadter), que deben formularse nuevamente, pierden su cua-
lidad religiosa. Y finalmente la misma teoria de la evolucién no ofrece
ninguna posibilidad de pronéstico. Solamente es capaz de mostrar que
y c6mo se vuelven probables los cambios de estructura evolutivos, siem-
pre y en la medida en que esté garantizada la autopoiesis de los sistemas
diferenciados.

De todos modos, es posible reunir otros puntos de vista que pa-
recen ser caracteristicos de la evolucién ya reconocida de la religién
(o, mejor, de las religiones) en la sociedad moderna global. Para esto
se encuentra mucho material en la discusion acerca de las corrientes
fundamentalistas, como puede observarse mis abundantemente y de
manera mds fuerte en la segunda mitad del siglo XX. Parece existir un
consenso de que de esta forma se reacciona en el sistema religion ante
la «globalizacién» del mundo moderno®!. Pero faltan mis formulaciones
te6ricamente fundadas.

61. Cf., por ejemplo, R. Robertson, «The Sacred and the World System», en P. E.
Hammond (ed.), The Sacred in a Secular Age: Toward a Revision in Scientific Study of Reli-

272



SECULARIZACION

Una hipétesis posible seria que todos los sistemas funcionales, in-
cluida la religion, caen en el mundo moderno bajo una presién enorme-
mente elevada de la complejidad. Cada vez se vuelve mis dificil procu-
rar en los sistemas —si la evolucién no ha puesto a disposicién ningiin
tipo de medio adecuado (el paradigma es el «dinero»)— la requisite va-
riety. Aunque esto siempre es imposible si se piensa en los desniveles de
complejidad entre los sistemas y los entornos. Pero bajo las condiciones
modernas se observa esta imposibilidad en los sistemas mismos. Los
sistemas deben ajustar su propia donacién de sentido de tal manera que
no puedan operar con adecuacién al mundo y tengan que reconocerlo.
En la teoria cientifica, el constructivismo (radical o no-radical) parece
ser la respuesta a este problema. En el sistema religién, una adaptacién
de este tipo parece ser mucho mds dificultosa; esto se puede testar en
la pregunta sobre si la representacién de que Dios es una «f6rmula de
contingencia» resulta religiosamente aceptable o no. Pero si el punto de
partida de este anilisis es certero, y si la requisite variety, en el sentido
de una representacién adecuada del mundo, es evidentemente inalcan-
zable en el sistema, {c6mo puede el sistema religién dar cuenta de ello
sin desembocar por esto en un conflicto abierto con su propia funcién?

Aparentemente, el sistema religién busca en la actualidad una rela-
cién de fusién entre requisite variety y requisite simplicity®?. Con una
disolucién de este tipo de una paradoja fundamental en las relaciones
entre sistema y entorno se experimenta actualmente en diferentes re-
ligiones y de maneras diferentes; y quizis sea éste el motivo de que la
representacion de una religién unitaria universal aparezca como pélida
y poco atractiva. La requisite simplicity puede, por un lado, ofrecerse a
los individuos, por ejemplo, como prictica meditativa para sus proble-
mas personales o también, como sucede en Japén, como conservacién
de restos de viejas pricticas de adivinacién, con los cuales se resuelven
problemas de inseguridad que no pueden ser absorbidos por parte de
la cultura grupal. Por otro lado, puede identificarse como atributo es-
tructural de determinadas religiones, por ejemplo, con la tesis de que
existe un solo Dios (aunque sea trinitario). Incluso las religiones de fe
dogmatizada tienen una conciencia del pecado altamente individual, que
recurre a la auto-observacién y a la confesién, que con nombres para

gion, Berkeley, 1985, pp. 347-358; Id., Globalization: Social Theory and Global Culture,
London, 1992.

62. Véase esta formulacién para una forma especifica de trato con las paradojas en
A. H. Van de Ven y M. S. Poole, «Paradoxical Requirements for a Theory of Organizatio-
nal Change», en R. E. Quinn y K. S. Cameron (eds.), Paradox and Transformation: Toward
a Theory of Change in Organization and Management, Cambridge, Mass., 1988, pp. 19-
63, especialmente pp. 30 s.

273



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

los pecados y reglas cuasi-gramaticales pueden remitir su valoracién del
mundo a temas del mismo, por ejemplo al trato con el dinero o con la
sexualidad, y que a este respecto puede irritarse a través de los cambios
en la sociedad. Podria entonces suponerse que la misma requisite simpli-
city corre el peligro de tornarse no-creible, y que solamente puede man-
tenerse cuando existe el suficiente apoyo grupal especifico. La totalidad
del sistema religién tendria por tanto que poder aceptar la diferencia
entre creyentes, creyentes de otra fe y no-creyentes, y precisamente a
partir de la diferencia, a partir de lo otro, ganar posibilidades para el
fortalecimiento de la fe.

VIII

La situacién de las iglesias en la sociedad secularizada, cuando no de la
religién misma, se justifica a menudo con el concepto de crisis. Se habla
de crisis de la Iglesia para aclarar la gravedad de la situacién. Pero ésta
es, sin embargo, una concepcién que induce al error. De crisis solamen-
te puede hablarse cuando se prevé un giro en breve, bien hacia algo
mejor, bien hacia algo peor. Pero no se prevé un giro de este tipo. Los
fenémenos de los que se trata se refieren a la situacién de la religién en
una sociedad funcionalmente diferenciada. Se trata de incompatibilida-
des estructurales, en todo caso cuando se interpreta la religién desde sus
existencias de tradicién. La religién y su dogmdtica eclesidstica tienen
que confiarse de una u otra manera, mediante este o aquel script, a esta
situacion. Pero en ello no radica el cese de una «crisis», sino en todo
caso el intento de la religién por hacer justicia a sus posibilidades y a sus
restricciones como sistema funcional de la sociedad moderna.

La descripcién como «crisis» contiene una dramatizacién innece-
saria y sugiere que se trataria de tomar decisiones. Precisamente las
decisiones (por ejemplo, sobre cuestiones de dogmaética o de organiza-
cién de la Iglesia), que son comunicadas como tales, no pueden ofrecer
auxilio. Antes bien, habria que admitir que se trata de posibilidades de
adaptacién evolutiva a situaciones nuevas.

Evidentemente, aiin no puede concebirse adecuadamente ni tampo-
co describirse la forma que adoptari la religién en la sociedad nueva,
moderna. Esto no debe causar asombro, pues cuando se trata de una
modificacién evolutiva, resulta accesible en todos los casos y, también
aqui, de manera retrospectiva. No hay que sorprenderse de que en estos
casos las tonalidades negativas sean las preponderantes. Jerome Bruner
habla (en un debate sobre teorias del desarrollo) del unspoken despair
in which we are now living [desesperacién ticita en la que vivimos ac-

274



SECULARIZACION

tualmente]®3. Esto no debe interpretarse como un pronéstico pesimista.
Mais bien da fe de la imposibilidad de ver un futuro en una sociedad que
se encuentra sumida en un proceso de transformacién radical.

Por eso para terminar tenemos que preguntarnos si alcanza con el
concepto corriente de secularizacién como lo hemos utilizado hasta
ahora, o si mas bien no oculta cosas esenciales. Esta pregunta puede
aclararse con el método comparativo y con el displacement roméantico,
es decir, con los cambios de la semantica dominante que se produjeron
hacia finales del siglo xvii. El método comparativo ya es un indicador
de secularizacién porque quiebra la relacién inmediata hacia lo otro y
le asigna una identidad en la cual el observador no toma parte, que por
tanto no le hace participe (como si sucede en la religién)é4. Este distan-
ciamiento nos obliga a aceptar un concepto de cultura que se extiende
a lo que se va a comparar y que le conserva sus diferentes identidades,
pero que al mismo tiempo traslada al observador a un estatus «tras-
cendental», es decir, lo saca del mundo. Del displacement roméntico
podemos hablar si tenemos en cuenta que el Romanticismo desplaza los
contenidos de sentido religiosos hacia otros 4mbitos, sobre todo esté-
ticos, pero también biogrifico-individuales. Esto se deja leer con toda
claridad en la nueva utilizacién del concepto simbélico. Ambas cosas no
significan, en un primer momento, un rompimiento con la religién, la
cual se sigue profesando. Pero la impresién es que se prueba por si acaso
otro fundamento, a fin de cerciorarse de que tiene aguante.

63. En Actual Minds, Possible Worlds, Cambridge, Mass., 1986, p. 149.

64. «Could it be», sostiene Johannes Fabian, «that the deeper significance of the
famous ‘comparative method’ that became a powerful and unifying paradigm in the life
sciences and social sciences has been a kind of secularization of conceptions of religious
and trascendental ‘otherness’?» [¢Podria ser que el significado profundo del célebre ‘mé-
todo comparativo’ —que llegé a ser un paradigma poderoso y unificante en las ciencias
sociales y de la vida— haya sido una especie de secularizacién de las concepciones de la
‘otredad’ religiosa y trascendental?]. Asi en «Of Dogs Alive, Birds Dead, and Time to Tell
a Story», en J. Bender y D. E. Wellbery (eds.), Chronotypes: The Construction of Time,
Stanford, Cal,, 1991, pp. 185-204, cita, p. 190.

275






Capitulo 9

AUTODESCRIPCION

Todos los intentos por determinar la «esencia» de la religién de manera
«objetiva» (aunque sea de manera fenomenolégica) pueden valer como
fracasos. Al menos han sido totalmente desalentados por medio de largos
debates!. No era dificil descubrir que las definiciones de religién siem-
pre se encuentran comprometidas con una postura religiosa, es decir,
que representan en cada caso la propia religién, aunque existan otras?
Esta experiencia acaso motive otra manera de formular el problema. En
lugar de preguntar por la «esencia» de la religién (en singular), se puede
también preguntar c6mo describen las religiones la religién misma. Se
sigue utilizando un concepto vilido para todas las religiones, es decir,
un concepto universal, a saber: «autodescripcién». Pero este concepto
es lo suficientemente formal; se deja también aplicar a otros dmbitos
objetivos de la comunicacién social, incluso a la sociedad misma, y no
presupone que la autodescripcién tenga que ser en cada caso verdadera,
correcta o acertada. Se trata simplemente de un tipo de comunicacién
entre otros. Incluso més: no aparece de ningtin modo como algo conve-
nido que la accién religiosa, la accién del culto por ejemplo, se entienda
en cierta medida como «autodescripcién aplicada» del sistema o que se

1. Esto es vilido de forma ejemplar para Max Weber —a pesar o precisamente a
causa de la importancia de la religién para su sociologia—. Hartmann Tyrell lo expone de-
talladamente, «Das Religiése in Max Webers Religionssoziologie»: Saeculum 43 (1992),
pp- 172-230. Cf. también D. Pollack, «<Was ist Religion: Probleme der Definition»: Zeit-
schrift fiir Religionswissenschaft 3 (1995), pp. 163-190.

2. Las investigaciones de los capitulos anteriores han evitado este problema, y con
ello la autodescripcién como religiosa, en la medida en que trabajaron de antemano con
conceptos diferenciales, a saber: con el concepto de funcién y con el de codificacién.

277



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

comunique de esta manera. Antes bien, tiene que ser improbable que
la autodescripcion del sistema fluya hacia principios o dogmas en los
cuales la comunicacién religiosa se reconozca a si misma como religiosa.
Existen muchas otras posibilidades, mas practicables, para distinguir la
comunicacion religiosa de la no-religiosa. Pero precisamente por eso la
«autotematizacién» de la religién nos resulta vilida como una variable
que merece especial atencién desde una perspectiva sociolégica. ¢Cuin-
do aparece? ¢Quizis precisamente alli cuando la esencia de la religién
ya no se entiende por si misma, sino cuando es bastante notorio que los
paganos también tienen religién? Y cuando la religién conduce a doc-
trinas de la fe y a dogmadticas que propagan la fe recta, éc6mo ajusta la
comunicacién religiosa a si misma una obligacién de este tipo?

De forma paralela a la necesidad de autodescripciones «teolGgicas»
fijadas textualmente, se producen diferenciaciones dentro del sistema re-
ligién. Desde los siglos XII-XIII se encuentran exposiciones elaboradas de
cuestiones teol6gicas en las escuelas monacales y eclesidsticas, mds tarde
en las facultades universitarias. Se producen esfuerzos en pos de la siste-
matizaciény la consistencia, y una dedicacién a cuestiones disputadas toda-
via no resueltas. El trabajo con los textos se separa de las figuras retéricas
inmediatamente relevantes para la prédica. Este trabajo tampoco presu-
pone ninguna devocién, ningiin fluido sagrado que actie inmediatamen-
te sobre la produccién del texto. Antes bien: los textos se orientan segtin
otros textos. (Hoy se hablaria de «intertextualidad».) El sacerdocio es for-
mado en teologia. El oficio presupone estudio. Pero luego, en la practica
del oficio, se apifian en primer plano otras exigencias a la comunicacién.

De todas maneras, las «autotematizaciones» de esta especie surgen
solamente en un nivel de complejidad avanzado, es decir, después de la
introduccién de la escritura y, més tarde, como correlato de la observa-
cién de las fronteras sistémicas. Los sistemas sociales, que no producen
tinicamente una frontera propia frente al entorno, sino que también ob-
servan que esto ha sucedido y que contintia sucediendo, necesitan una
identidad, con cuya ayuda distinguen la autorreferencia de la heterorre-
ferencia y logran combinar ambas cosas. Los problemas de identidad y
de frontera se encuentran intimamente unidos; pues en el caso de los
sistemas de sentido las fronteras no son solamente membranas externas,
o pieles, o lineas espaciales, sino que son definidas con cada operacion,
porque cada operacién se encuentra expuesta a remisiones de sentido
autorreferenciales y heterorreferenciales, y debe subsumirse a si misma
al sistema teniendo esta distincién a manera de guia. No toda operacién
debe orientarse segiin la identidad del sistema. Toda oracién no debe
decirse a si misma: soy una operacién del sistema religién. En el caso
normal bastan las autolocalizaciones «conexionisticas»; en el caso de la

278



AUTODESCRIPCION

oracién, por ejemplo, con ayuda de férmulas, de lugares, de ocasiones.
Pero no bien aparecen problemas de delimitacién y de pertenencia —y
esto puede suceder en el caso de comunicaciones religiosas dentro de un
entorno social secularizado— puede aparecer también, de un momen-
to a otro, la incertidumbre. (¢Se debe orar para que el autobiis llegue
puntualmente porque uno tiene prisa? ¢Se debe orar en voz alta para
fortalecer el 16bulo pulmonar3? ¢Y qué tipo de fe se debe admitir en uno
mismo y en los demas cuando se hace algo asi y se cree que funciona?
O, a la inversa, cuando se opina que no funcionaria, porque Dios se ha
retirado del 4mbito de la providencia especial.)

Aqui ya se puede formular una primera hipétesis. Las ocasiones
para las autotematizaciones y la necesidad de ellas que tiene el sis-
tema religién dependen de la medida en que la sociedad prevea una
distincién y separacion de comunicaciones religiosas y no-religiosas;
visto histéricamente: con el procedimiento que habiamos denominado
diferenciacion del sistema religién. Las autodescripciones tematizan ex-
periencias-limite. La religién busca una forma propia cuando tiene en
vista aquello que no se menta con ello, lo excluido a través de ello, el
otro lado de la frontera. Pero écémo sucede esto? ¢Debe incluirse lo que
se excluye? ¢Debe, como en el caso de la «secularizacién», calificarse
como religioso, a pesar de que, o precisamente porque, no es religién?

En primer lugar, debe recalcarse que la inclusién del hecho de un
entorno no-religioso no significa de ningtin modo que la religién se vea
necesitada de ceder ante una presion de ajuste y que tenga que «libera-
lizarse» a si misma. La religién puede igualmente sacar beneficios de la
afirmacién de la diferencia: bien en forma de un esquematismo moral
pesado, segiin el cual solamente son buenas las exigencias especificas
de un modo de vida religioso y todo el resto es malo, bien en forma de
una contracultura, que formula los valores propios de la comunicacién
religiosa de tal manera que no compitan con las valoraciones comunes
del entorno (por ejemplo la comprobacién cientifica, el bienestar o la
miseria cientificas), sino que se opongan transversalmente y no sean
afectados por ellas*. Con ello, la distancia hacia la sociedad, una vez
notada, se vuelve un tema de fondo de las autodescripciones religiosas;
algo expuesto de manera ejemplar en la doctrina de Agustin de las dos

3. Como da a entender Jean Paul en Religion als politischer Hebel, citado segtin
Jean Pauls Werke: Auswabl in zwei Binden, Stuttgart, 1924, vol. 2, p. 56.

4. Con la terminologia de Gotthard Giinther, también se podria decir que la reli-
gi6n dispone de operaciones transunitivas y rejection values que no solamente recalcan la
otredad de sus nexos y valores especificos, sino que también rechazan como distinciones las
distinciones positivas/negativas de otra proveniencia. Cf. G. Giinther, Beitrige zur Grund-
legung einer operationsfihigen Dialektik, vol. I, Hamburg, 1976, especialmente pp. 286 ss.

279



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

civitates. Dicho de otra manera: la religién se ve necesitada de poner en
perspectiva una redencién de la sociedad. Pero solamente con esto no
queda fijado de qué manera se satisface esta exigencia. El tema de fondo
permite diferentes exposiciones. Sea cual sea la opcién, incluso el hecho
de que sea posible mds de una opcién y que se conserven o no se conser-
ven en el sistema religién segiin criterios internos, da una indicacién de
la autonomia del sistema y del hecho de que las autodescripciones son
prestaciones propias del sistema.

Que el mundo no es aquello que se esperaria que fuese cuando se
parte de una cosmologia determinada religiosamente es un viejo proble-
ma de la religién. El budismo encontré para este problema el recurso
de la sustitucién de otras distinciones o de ninguna de ellas. La teologia
ha intentado salvar —sin importar ahora de qué forma— a Dios; por
ejemplo, mediante la insinuacién de un programa de rodeo histérico.
Desde el siglo xvi se habla de la teodicea. Pero en este caso se habia
partido del hecho de que el estado del mundo no se corresponde, por
su propia culpa, con las expectativas que resultan de un concepto de re-
ligién que se refiere al mundo (universalista), y que esta contradiccién
necesitaba ser explicada. En transiciones casi imperceptibles, la socie-
dad secularizada apenas si confronta a la religién con otro problema.
En esta sociedad queda de manifiesto que los otros sistemas funciona-
les no necesitan de la religién; que sus cdigos producen sus propios
despliegues paradéjicos; que sus reglas de inclusién/exclusién no estin
integradas con las de la religién; que disponen de rejection values pro-
pios que también neutralizan las distinciones de la religién; que, por
tanto, no rige ningdn estado de contradiccién, de opcién equivocada,
con cuya valoracién la religién tendria un juego fécil, sino un estado de
inevitable indiferencia funcional. Como categoria de la l6gica bivalente,
el concepto de contradiccion se ve necesitado de prueba, y esto también
incluye la representacién de la dialéctica mas nueva, que sostiene que
las contradicciones son el motivo impulsor del cambio histérico.

La autodescripcién de la religién moderna debe confiarse a nuevas
formas dentro del viejo modo de una diferencia percibida entre sistema
y entorno. Ya no basta con acusar a las comunicaciones no-religiosas de
que no prestan atencién a la religion. La no-participacién se caracteriza
mal como pecado. Desde el punto de vista de la religion, un hallazgo de
este tipo quizis sea algo que haya que lamentar en todo momento, pero
para la clasificacién de la autodescripcion del sistema religién dentro de
las condiciones contextuales de la sociedad moderna ya no alcanza con
una valoracién de esta especie ni con un predicar en contra. O, dicho de
otra manera, ya no basta con describir la relacién sistema/entorno con
un esquematismo positivo/negativo, y concebir el entorno como desvia-

280



AUTODESCRIPCION

cién de aquello que realmente (y también en el sentido divino) habria
que exigir’. La autonomia del sistema religién sélo ahora se encuentra
completamente realizada, de modo que ni siquiera alcanza el esque-
matismo positivo/negativo para describir el estado del entorno. Si el
sistema describe negativamente su entorno, esto es algo que debe hacer
él mismo y debe tener responsabilidad en el momento de la propia auto-
descripcion. La autonomia autopoiética exige —y se tienen ejemplos de
esto en el arte vanguardista, pero también en las utopias politicas— la
inclusién de la negacién del sistema en el sistema.

El sistema religién cuenta con una larga tradicién de autodistancia-
miento de la sociedad que le rodea. Puede recordarse la critica profética
al dominio de los reyes, las tendencias ascéticas y alejadas del mundo de
la religiosidad en la Antigiiedad tardia, o la religién del abandono del
budismo. Las formas extremas se encuentran en las érdenes que oran
para minimizar la comunicacién o para evitarla totalmente, porque ésta
ya desemboca inevitablemente en la participacién en la sociedad, es
decir, en el pecado®. Desde el punto de vista de los socidlogos, la dis-
tincién entre iglesias y sectas ha sido fijada en este contexto y ha sido
interpretada como resultado de diferencias de opinién sobre el grado
aceptable de adecuacion de la religién a la sociedad’. Pero al mismo
tiempo la religion, con esta toma de distancia, ofrece apoyo social pre-
cisamente para esto. Gracias a una semdntica religiosa recortada sobre
este fen6meno, uno puede comunicarse en la sociedad contra la socie-
dad y encontrar asentimiento religioso. Cuando la religién acepta las
injusticias sociales (aunque no las asume) y promete su compensacién
en el mas allj, se trata solamente de una variante de esta versién con/sin.
En todos estos casos —podria decirse en una terminologia religiosa— se
trata de redencién de la sociedad. Es verdad que el pecado propio se
contabiliza de forma individual y se asienta como culpa; pero el dogma

5. Para un decidido estudio de este tipo, pero que pronto fracasa, cf. K. T. Erikson,
Wayward Puritans: A Study in the Sociology of Deviance, New York, 1966. Las fronteras
del sistema, que al mismo tiempo definen su identidad, son determinadas por los antiguos
puritanos de la Nueva Inglaterra de tal manera que toda desviacién es descrita como en-
torno del sistema, y dentro del sistema se encuentran entre si los elegidos que se vigilan
reciprocamente.

6. Para la paradoja de la comunicacién que se abstiene de la comunicacién y para
la comunicacién silenciosa de la omisién de la comunicacién, cf. P Fuchs, «Die Weltflu-
cht der Monche: Anmerkungen zur Funktion des monastisch-aszetischen Schweigens»:
Zeitschrift fiir Soziologie 15 (1986), pp. 393-405. También revisado en N. Luhmann y P
Fuchs, Reden und Schweigen, Frankfurt a.M., 1989, pp. 21-45.

7. Este es, en todo caso, el punto de vista bajo el cual B. Johnson, «On Church and
Sect»: American Sociological Review 28 (1963), pp. 539-549, intenta precisar esta distin-
cién que se ha vuelto difusa.

281



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

del pecado original ofrece al mismo tiempo un motivo razonable para
la inmoralidad persistente; ensefia que el hombre, como descendiente
de Adin, como algo nacido tardiamente y como ser social, no puede
evitar el pecado. Por lo tanto, también en este caso: redencién de la
sociedad como aquello que la religion pone como perspectiva en su
comunicacién social.

Si es ésta la condicién-marco que perfila la autodescripcién del sis-
tema religién, entonces a esta condicién se le plantea un Gltimo proble-
ma paradéjico bajo una forma especifica que limita la posibilidad con
sentido. Por tanto, la autodescripcién del sistema religion no es libre de
dejar jugar a la imaginaci6n para luego connotar el resultado de manera
religiosa. Tiene que hacer justicia de una u otra manera al tema-marco
de la redencién de la sociedad, tema que refleja la diferenciacién del sis-
tema en el sistema. Y esto debe hacerlo de un modo que esté elaborado
religiosamente, que se corresponda, por consiguiente, con la codifica-
cién y la funcién del sistema religién.

El espacio de juego de las posibilidades semanticas es lo suficiente-
mente amplio, como muestran los ejemplos mencionados, para posibi-
litar soluciones muy heterogéneas (y con ello diferentes religiones). Las
soluciones pueden ir por el lado de conceptos ejemplares y meritorios,
seglin el modelo de la ascesis. O por el lado de conceptos como pecado,
corrupcién, lejania de Dios, que declaran como normales las desviacio-
nes de la norma. Resulta muy tipico que en estos casos se haga uso del
tiempo. El pecado original es un estado que dura hasta la muerte, pero
que no excluye que se abra el camino de salvacién de la imitatio Christi.
En estas variantes se presuponia que se trataba de un problema de di-
mensiones cosmolégicas y, de acuerdo con ello, la religién tenia que tra-
zar su autodescripcién como cosmologia en vistas a un orden que yace
miés all4 de la diferencia entre orden y desorden®. Este mas all4 no es
otra cosa que la posicién de la trascendencia frente a todo aquello que
es inmanente, y por eso mismo observable en base a distinciones. Pero
desta solucién stilo grande del problema tiene que ser la tinica? ¢Tiene
que seguir siendo la tinica sobre la cual se mida cualquier otra?

Si esto fuera asi, entonces no se podrian tomar en serio los nue-
vos fenémenos en el campo de los movimientos religiosos, sobre todo
aquellos de la segunda mitad de este siglo, y tampoco se podria con-

8. Véase esta tesis como exposicién célebre: a Dios le interesa esta diferencia, esta
antitesis, este contraste (y no la mera repeticién de la propia unidad autosuficiente), por-
que de este modo se concede a los seres humanos la capacidad de distincién y la libertad
(¢pecado?). Agustin, De ordine libri duo, citado segiin la edicién del «Corpus Scriptorum
Ecclesiasticorum Latinorum» 63 (1922), reimpr., New York, 1962.

282



AUTODESCRIPCION

fiarles ninglin aporte capaz de ser desarrollado en la autodescripciéon
del sistema religién®. La abstraccién del planteamiento del problema
posibilita también otras respuestas que estin mdis acompasadas a las
condiciones estructurales de una sociedad «secularizada», diferenciada
funcionalmente y con un alto grado de movilidad individual. Eviden-
temente, el problema de la redencién de la sociedad es actual, tanto
antes como ahora, y evidentemente se necesita para ello, tanto antes
como ahora, la resonancia social en la sociedad. Pero la necesaria re-
sonancia social se prepara ahora de forma muy diferente a como se
hacia antes, a saber: de una manera que sea accesible a las decisiones
individuales y que esté regulada sobre esta forma de entrada y salida.
Ya habiamos anotado que se debe contar con una movilidad individual
mucho mis alta, es decir, con una movilidad de individuos que se ob-
servan a si mismos, que buscan experiencia y la valoran'. Con ello se
vuelve contingente la participacién, tanto del lado del individuo como
del lado del sistema religién. Esto puede desembocar en la competen-
ciay la atencién, pero también en la diversificacién de las ofertas y en
el aislamiento y consolidacién de sistemas parciales en nichos, sistemas
que seducen olfativamente, pero que no dependen de la afluencia de
las masas y de que se acepten conceptos generalizables. Como puede
leerse en los ejemplos de la antroposofia o de la New Age, tanto antes
como ahora se ofertan cosmologias; pero su fundamento socio-estruc-
tural se ha movido y no se diferencia de los restantes formatos de in-
clusién que pueden observarse. Si se juzga desde la situacién actual, en
el plano de la semdantica autodescriptiva no se dibuja ningiin consenso.
Pero se puede preguntar retrospectivamente: ¢ha sido alguna vez de
otra manera?

En esta situacién queda reprimida por otros impulsos reflexivos la
pregunta acerca de c6mo se sostiene uno frente a un entorno orien-
tado de otra forma, sobre todo por la distincién entre continuidad y
discontinuidad, que apenas si invita a una opcién omniabarcante y de
principio, sino mas bien a la oscilacién. En este caso se puede intentar
ponerse de acuerdo sobre algunos essentials imprescindibles. Pero esto
puede ser atacado. Otra posibilidad seria atar cada novedad a una re-

9. Esta tendencia ya puede observarse en los hechos, y no sélo en los defensores de
formas de fe tradicionales, sino también en soci6logos de la religién. Cf., por ejemplo, G.
Baum, Religion and the Rise of Scepticism, New York, 1970; B. Wilson, The Contempora-
ry Transformation of Religion, New York, 1976 (ambos bajo la égida de los movimientos
juveniles de los afios sesenta). Pero cf. también M. Welker, Gottes Geist: Theologie des
Heiligen Geistes, Neukirchen/Vluyn, 1992, como intento de lograr una conexién con los
actuales movimientos carismaticos del espiritualismo.

10. Véase supra, capitulo 8, secci6n III

283



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

description'! de la tradicién. Esto haria que la discontinuidad se viese
obligada ante la continuidad y limitaria los grados posibles de libertad
de la variacién. Siempre se trata de los mismos viejos temas y preocupa-
ciones, pero ahora los vemos de otra manera.

II

Toda autodescripcién exige un auto-presuponerse de la descripcién;
que subyazga, por tanto, la distincién entre descripcién y descrito, en-
tre las funciones performativas y constativas de los textos que se van
a elaborar. Por tanto, toda autodescripcién tiene el problema de que,
como operacién, debe distinguirse de su objeto y a la vez reencontrarse
en él. O en terminologia lingiiistica: su actividad performativa va a
parar a una relacion de tensién con el lado constativo de esta acti-
vidad. El concepto derrideano de la «reconstruccién» apunta (entre
otras cosas) a este problema. Este concepto describe una operacién que
descubre que las operaciones performativas del texto ocultan aquello
que el mismo texto sostiene. Aplicado al célebre escrito de Schleier-
macher Sobre la religion: discursos a los eruditos que la desprecian, la
deconstruccién mostraria por ejemplo que el texto intenta, en temas
como la religién, el arte, la formacién, acercar una relacién auténoma
inmediata, vale decir: hacerlo plausible como formacién; pero el texto
efectda esto bajo la forma de distinciones racionalmente controladas
que contradicen, segiin su forma, el objetivo del mismo. El texto utiliza
distinciones para insinuar cémo se podria llegar a la inmediata (por tan-
to, libre de distinciones) unidad de la individualidad (del sentimiento
religioso). Si el texto fuera un documento de la formacién de su autor,
no podria, al mismo tiempo, convencer a otros del valor formativo de la
religién (o solamente podria lograrlo en la medida en que determinase
la formacién con ayuda de distinciones, de tal modo que aparezca en
su inadecuacién como forma de fe religiosa)'?. El texto no extrae su
fuerza de persuasion y su efecto comunicativo de sus argumentos, sino
de una especie de relacién conspirativa entre sus funciones performati-
vas y constativas, de su argumentacién y su objetivo probatorio, de sus
distinciones necesarias para la argumentacién y de su autoexposicién

11. Redescription, en el sentido de la teoria de la metifora de M. Hesse, Models and
Analogies in Science, Notre Dame, 1966, pp. 157 ss.

12. Para este problema cf. también (sin relacién con la «deconstruccién») T. Lehne-
rer, «Kunst und Bildung: zu Schleiermachers Reden iiber die Religion», en W. Jaeschke y
H. Holzhey (eds.), Friiher 1dealismus und Friilbhromantik: Der Streit um die Grundlagen der
Asthetik (1795-1805), Hamburg, 1990, pp. 190-200, especialmente pp. 199 s.

284



AUTODESCRIPCION

(no en ltimo lugar artistica) como formacién. La «reconstruccién» no
es otra cosa que una documentacién de este doble juego; es decir, no es
ni una intromisién en la argumentacién del texto ni una refutacién; no
es una propuesta para una interpretacion mas adecuada ni una opinién
sobre el tema del texto, sobre la religién?.

Si se busca dentro de la tradicién biblica un concepto que sea cons-
pirativo por si mismo y que, una vez aplicado, resulte deconstruible,
entonces hay que dirigirse al Espiritu (Santo). Tanto en los documentos
veterotestamentarios como en los del Nuevo Testamento (e incluso con
independencia de situaciones, tiempos, localidades, personas), el Espiri-
tu se manifiesta como un estar conmovido y como la observacién de este
estar conmovido, en un estado extraordinario de las personas conmocio-
nadas por él, un estado que se expresa en la glosolalia y en la visibilidad
piblica de este suceso. El Espiritu comunica sin confiarse a la distincién
entre informacién y participacién. El Espiritu comunica en la forma de
la ininteligibilidad de la comunicacién, pero que precisamente es inteli-
gible en la forma de la ininteligibilidad de su presente. Debido a que su
aparecer presupone siempre situaciones histéricas concretas (la situacién
de los profetas, la situacion de los discipulos de Jests), existe un contex-
to que posibilita la inteligibilidad de lo ininteligible, que, por tanto, deja
que la comunicacién tenga éxito, aunque (iincluso porque!) no cumpla
con sus presupuestos operativos. Pero el contexto, como todo contexto,
es descontextualizable; sus ttiles restricciones se dejan trascender. El Es-
piritu manifiesta mis de una interpretacién de la situacién. En este sen-
tido, el Espiritu también se apoya sobre una conspiracién dentro de una
distincién; distincién cuya deconstruccién parece interesarle, a saber:
la distincién entre situacién y mundo. Va de suyo que esta deconstruc-
cién, por su parte, también es deconstruible —aunque sea mediante un
desplazamiento que retrocede hacia la otra oposicién de funciones del
discurso; funciones del discurso constativas, que atestiguan a Dios y son
performativas y se expresan confusamente—. A este desplazamiento,
con el que al mismo tiempo se niega que exista para esto un lugar fijo, un
presente seguro, Derrida lo hubiera denominado différance.

Desde el estado actual del conocimiento, no deberia ocasionar nin-
guna dificultad explicar la aparicién del Espiritu desde la medicina, sobre
todo desde la neurobiologia. Se podria pensar en estados de trance que
pueden provocarse a través de la meditacién, de la danza, de drogas. Un
Espiritu provocado de esta manera tendria que —si pretende desembo-
car en una interpretacion religiosa— seguir teniendo como presupuesto

13. Cf. paraesto J. Culler, On Deconstruction: Theory and Criticism after Structu-
ralism, Ithaca, N.Y,, 1982.

285



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

un marco ritual y una observabilidad garantizada mediante el mismo.
(De lo contrario, se trataria de una especie de terapia.) De este modo,
el radio de comparacién de la comunicacién religiosa se podria ampliar
considerablemente, a saber, en direccién a fenémenos que se encuen-
tran en todas las religiones: desde el chamanismo y las danzas dervi-
ches hasta la monotonia del orar en comin; desde la meditacién hasta
la embriaguez con mescalina. Se podria, por ejemplo, incluir el culto
vudd, que ofrece la posibilidad a cada participante de ser «<montado»
por el espiritu (un ejemplo, por otra parte, en el cual la descripcién de
los outsiders difiere considerablemente de lo que informan los insiders).

Mientras que el chamin siempre corre el peligro de caer en un bad
trip y no regresar (esto es: morir), con todas las consecuencias de una
desgracia simbdlica de esta especie, el Espiritu (Santo) parece no cono-
cer este peligro ni las correspondientes técnicas de proteccién. Con este
desarrollo, la religién avanzé desde una valoracién ambivalente del més
alli hacia una valoracién univocamente positiva. En lugar de la partici-
pacién en cultos que desencadenan estados de trance aparece la oracién;
en lugar de intereses de defensa y de santificacién aparece un saber apli-
cado ampliamente, que abarca incluso lo regional y que se encuentra
religiosamente garantizado'*.

Tales comparaciones revestirian importancia —volveremos sobre
esto— para la explicaciéon de las estructuras de base de todas las reli-
giones del mundo. Pero con ello, en iltima instancia, se desplazaria el
problema hacia la pregunta acerca de qué condiciones-marco posibili-
tan una interpretacién como comunicacion religiosa. No se pretendera
encontrar el camino de vuelta a la vieja unidad pre-hipocratica entre
religién y medicina, sino solamente comprobar que después de esta
bifurcacién entre medicina y religion se trabaja, en ambos lados, con
distinciones muy diferentes.

No se querré disputar el sentido y productividad de un procedi-
miento cientifico comparativo y explicativo de esta especie. La produc-
tividad también podria demostrarse, y precisamente podria hacerse, en
la misma investigacién religiosa. Pero este procedimiento no apunta
con la suficiente exactitud a nuestro problema de la autodescripcion,
y de esta manera no acierta con aquello que dentro de la religién se
denomina como Espiritu, y que precisamente por esto queda oculto?’.

14. Véase para esto el estudio de caso de G. Elwert, «Changing Certainties and the
Move to a Global Religion: Medical Knowledge and Islamization Among the Anii (Base-
da) in the Republic of Bénin», en W. James (ed.), The Pursuit of Certainty: Religious and
Cultural Formulations, London, 1995, pp. 215-233.

15. El mismo argumento se puede repetir para otras religiones; por ejemplo, para
la meditacién religiosa (a diferencia de la meditacién practico-cotidiana y util) en el

286



AUTODESCRIPCION

Es cierto que la comparacién religiosa deja reconocer que la represen-
tacién del mds alld ha pasado entretanto de un sentido ambivalente y
entremezclado con horror a algo bueno, y acaso ésta haya sido una de
las causas de que ahora surja con mayor fuerza el contraste con el caso
normal de estilo de vida social. Pero para poder concebir las consecuen-
cias de esto con mis claridad debemos buscar la solucién en la misma
comunicacién religiosa, es decir, en los textos que ella produce; y en el
caso de que sean textos sagrados, canonizados, debemos buscarla en los
textos que interpretan estos textos.

La manera en que los textos, como suplementos de textos canoniza-
dos, se incorporan dentro del contexto de autodescripcién del sistema
religion, puede aclararse con innumerables casos. Nosotros elegiremos
el estudio de Michael Welker sobre el Espiritu Santo; sobre todo porque
elabora la efectividad piblica del Espiritu, su resonancia, y porque por
eso mismo se acerca a la problemitica esbozada més arriba’s.

El texto no deja ningln lugar a dudas sobre la existencia y efec-
tividad del Espiritu Santo. Naturalmente que las dudas siguen siendo
posibles, pero se remiten al otro lado de la dogmatica, al lado que se
arrastra sin mencionarlo, al lado que se ha dejado en libertad. El texto
intenta mostrar, apoy4andose en documentos biblicos muy diferentes, la
importancia del Espiritu Santo y la unidad de esta figura. La argumenta-
cion sigue el estilo de los documentos biblicos. Se dirige a aquellos que
se encuentran consternados por la aparicién del Espiritu Santo y que se
apartan. El hilo conductor de la argumentacién sigue monétonamente
el modelo de la concesién y la instruccién conservado en las prédicas:
parece ser asi, pero en realidad es diferente?’. Por lo general, uno choca
con formulaciones retéricas que levantan la sospecha de que el texto
necesita esto a fin de impedir cualquier mirada que se dirija mis all4
de las fronteras, hacia lo innombrable. (Pero, diria Derrida, no existe
ningtin hors texte.) Los juicios que confirman la fe se dan en indicativo
(iasi es!), las heterorreferencias dentro del sistema religion se introdu-
cen como «experiencia». El texto vive del despliegue interno de su afir-
macién de existencia, de su afirmacién de la presencia del Espiritu. No
intenta incluir, y tampoco puede hacerlo, a los no-creyentes, por ejem-
plo, a través de férmulas generales que obren como un techo comin y
que superen la distincién creyente/no-creyente. El texto sigue estando
referido, de manera concreta, al texto, sigue siendo histérico.

contexto budista o para el estereotipo de la oracién que se expone a la observacién en el
islam.

16. Cf. M. Welker, Gottes Geist: Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen/Vluyn,
1992.

17. Cf., por ejemplo, ibid., p. 177: «Pero esta apariencia engafia».

287



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

El marco del texto, la distincién creencia/no-creencia, nunca se vuel-
ve tema del texto —de igual manera que no puede verse el marco de un
cuadro en el cuadro—. Sobre esta exclusién de la exclusién descansa
la riqueza de juicios posibles que el texto explota. El texto puede in-
cluir, leido imparcialmente, textos abstrusos; por ejemplo, las historias de
Sansén (Jueces 13-16). El texto puede incorporar distinciones fundantes
(bueno/malo, verdad/mentira) y hacer creible que el Espiritu opta por el
lado correcto en estas distinciones y al mismo tiempo —¢deberia decirse
sopla?— sobre ellas*. El texto puede modernizar las perspectivas tempo-
rales de los textos (nuevamente con la figura: tiempo sobre la tempora-
lidad)¥. El texto puede exponer que la efectividad publica y situacional
del Espiritu en la sociedad significa al mismo tiempo redencién de la
sociedad. La disolucién de esta paradoja utiliza e interpreta el zopos de
la misericordia®. La «impotencia de los siervos de Dios» no se interpre-
ta, por tanto, mundanamente, como la aceptacién de la diferencia entre
el sistema religioso y el politico, sino de forma religiosamente interna,
como efecto sorpresivo buscado, con el cual la religién remite a si mis-
ma?'. En aquellos pasajes en donde se impone la remisién hacia otros
tipos de religién, por ejemplo en el debate sobre el éxtasis profético, la
remisién a textos biblicos limita la tematizacién o la desplaza a una nota
y a una referencia bibliografica?.

El texto de Welker, a diferencia de los ejemplos que se pueden encon-
trar en las poesias?, no es un texto que se confirme a si mismo. En este
sentido, no es un texto simbélico que se comprenda a si mismo como eje-
cucién de la unidad que nombra. En lugar de ello, remite a otros textos, a
los textos biblicos que, por su parte, se comprenden como textos simbdéli-
cos: como revelaciones, como textos que son aquello que dicen. Esta re-
misién podria designarse como framing up, como empleo de un marco

18. Véase el tratamiento de los «espiritus mentirosos», ibid., pp. 87 ss., y el distan-
ciamiento del juicio religioso (el juicio de Dios) sobre el bien y el mal respecto de la moral
socialmente corriente del respeto y desprecio (moralismo social), pp. 49 ss., 119 ss.

19. Véase, por ejemplo, p. 301: resurreccién de la vida carnal como simultaneidad
concebida después del tiempo, como salvacién en el sentido del caricter imperdible del
sentido de la vida vivido.

20. Cf.ibid., pp. 118 s.

21. Cf.ibid., pp. 127 s.

22. Cf.ibid., p. 82, nota 6.

23. Véanse, a modo de ejemplo, los anilisis de C. Brooks, The Well Wrought Urn:
Studies in the Structure of Poetry, New York, 1947. Como pequeiia muestra, por ejemplo
la de la pagina 17: «The poem is an instance of the doctrine which it asserts; it is both
the assertion and the realization of the assertion» [El poema es un caso de doctrina que
afirma; es ambas cosas: la afirmacién y la realizacién de la afirmacién). Con el aparato
conceptual de la teoria del speech act también podria decirse: es la unidad de sus compo-
nentes constativos y performativos.

288



AUTODESCRIPCION

que no se ve obligado a distinguir entre marco y tema. Con esto no se
evita, pero si se desplaza, el problema de la paradoja, el problema de
la identidad de lo no-identificable; en este caso, de la identidad entre
marco y tema. Se cree en aquel lugar al que pertenece: en los textos
sagrados de la religién. Y los andlisis propios pueden entonces transcu-
rrir discursivamente y contentarse con identidades identificables.

Si este caso puede verse como tipico, entonces se pueden extraer
algunas conclusiones sobre el modo de proceder de las autodescripcio-
nes en general y de las autodescripciones del sistema religiéon. Quizas
lo més importante sea la impresion de que las fronteras del sistema son
tratadas como horizontes. Como fronteras tematizadas en el sistema,
invitarian al cruce; como horizontes, son inalcanzables. Se deja en cla-
ro el punto desde el cual tiene que partir toda futura tematizacién, se
cimenta en juicios existenciales. Las descripciones descansan sobre la
posibilidad de retrotraerse hacia este punto. Todo lo restante es una
cuestién de la riqueza de sentido que se pueda extraer de aqui. Con la
complejidad creciente, el sistema se vuelve crecientemente irritable y
capaz de resonar. Puede admitir contraconceptos, como los espiritus
mentirosos, la insistencia sobre la vida carnal o los célebres problemas
de la teodicea. Estos son entonces problemas que introducen la nega-
cién del sistema en el sistema; pero sé6lo en apariencia, como quedari
de manifiesto en la ejecucién de la autodescripcién del sistema, puesto
que el sistema controla las distinciones con las cuales se realiza algo
asf.

A partir de esto se puede producir de manera automitica una «sa-
cralizacién» de las instituciones y pricticas del sistema: de las ceremo-
nias, de los espacios interiores —que solamente dejan entrar rayos de
luz quebradizos o que solamente son iluminados desde el interior—,
de los cénticos que desplazan otros ruidos, de los sacerdotes que as-
piran incienso, de las repeticiones garantizadas. En todas estas cosas
sigue estando claro que no son la «cosa misma», pero si su aparicién,
«en la» cual se esconde aquello que se comunica como religién.

Seria totalmente desacertado querer comprender esta autocon-
firmacién como imposicién de normas que deben aplicarse contra el
comportamiento desviado. Lo decisivo es precisamente que esta auto-
exposicién puede ejecutarse sin la prohibicién de su contrario. Ella se
basta a si misma, es autosuficiente, pero descansa sobre la no-temati-
zacién del marco de la tematizacion y desde este punto de vista sigue
siendo deconstruible.

289



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

III

Mientras que el Espiritu Santo representa la unidad del sistema y la
diferencia —fijada por la codificacién— se expresa en la rareza de su
aparicién, atn existe un problema que no se resuelve con esto. Si el
sistema solamente puede informarse a si mismo de si mismo mediante
el modo de la autoobservacién y de la autodescripcion, écémo se puede
entonces exponer la relacién de la descripcién hacia lo descrito? ¢Cémo
puede evitarse una confusién; una confusién que tenga la forma de una
igualacién o identificacién de lo descrito con la descripcién? O, formula-
do de manera mis moderna, con la problematica de la lingiiistica, éc6mo
puede evitarse que la informacién que el texto dice ofrecer se comprenda
solamente como participacién? O, dicho de otra manera, ¢cémo puede
evitarse que la funcién constativa se reduzca a la performativa?

Ya habiamos mencionado?® que este problema, en las religiones mo-
noteistas, se solucionaba —vale decir: se ocultaba— mediante la categoria
de Revelacién. La Revelacién es una comunicacién de Dios que se deja
reconocer a si misma como tal. Pretende ser auténtica comunicacién.
Que la Revelacién es necesaria resulta directamente del c6digo, es decir,
de la necesidad de que la trascendencia se muestre en la inmanencia. En
esta forma abstracta sigue siendo demasiado didfano que se trata de una
petitio principii. Porque si solamente a partir de la Revelacién se puede
concluir que se trata de una Revelacién, ¢c6mo se puede estar seguro de
que realmente se trata de una, especialmente cuando existen numerosas
ofertas? Y precisamente éste fue el tema de la crucifixion de Jestis.

En este punto son necesarias las autodescripciones del sistema reli-
gién. Estas deben proporcionar los parerga, aquellas pruebas auxiliares
que, como ingredientes de lo esencial, resultan m4s esenciales que la
esencia misma, y sin las cuales ésta no podria imponerse?s. Tales despla-
zamientos con frecuencia se denominan como «parasitarios», bajo el su-
puesto de que los parisitos se benefician del caricter binario del cédigo
y del carécter indecidible de la esencia o de la presencia de lo ausente, y
que se apropian secretamente del dominio, lo cual, a su vez, los expone
al parasitismo. Sea cual sea la terminologia que deja reconocer que se
trata de «excesos», nuestro problema es el despliegue de la paradoja, que
radica en que la descripcién no quiere ser lo descrito, porque de lo con-
trario no seria una descripcién; pero, al mismo tiempo, lo descrito sin la
descripcién no seria otra cosa que el unmarked space.

24. Véase supra, capitulo 4, seccién III, pp. 144 ss.

25. Véase la interpretacion de la estética kantiana que realiza Derrida utilizando
exactamente este punto de vista, La vérité en peinture, Paris, 1987 [La verdad en pintura,
Paidés, Barcelona, 2001].

290



AUTODESCRIPCION

Quizis este punto de partida sea insatisfactorio desde la verdad 16-
gica, pero para la empiria histérica tiene la ventaja de que permite pre-
guntar por las condiciones histéricas de la credibilidad y de la pérdida de
credibilidad de estos parerga, de estos despliegues paradojales. En lo que
a la Revelacién atafie, partimos del supuesto de que los conceptos de
referencia para los parerga de la Revelacién cambiaron radicalmente en
el siglo xv1y sobre todo en el xvIL, y esto por miltiples razones dificiles
de focalizar: debido a las consecuencias de la Reforma protestante y de
la imprenta, debido a la economia de mercado en expansion, debido
a la critica al mundo de apariencias de la cultura de las cortes, debido a
una redescripcién de la legitimidad del rey —ya no mis representante
de poderes del mas alla, sino representante de la unidad confederativa
de los stibditos— y, no en dltima instancia, debido al surgimiento del
teatro escénico moderno, ya no mds representativo, sino de ficcién.

Se puede presuponer que luego de la imposicién de la religién
cristiana en los territorios que estaban bajo su influencia, sus informes
acerca de la Revelacién se aceptaron y creyeron como hechos munda-
nos. Quizas haya habido escépticos; pero quien intentaba expresar una
duda era eliminado. En la observacién de primer orden podia enton-
ces incluirse el hecho de que todos los observadores observaban uni-
formemente. Algo asi, a su vez, hizo posible construir una cultura que
simbolizaba el saber revelado. Esto iba unido con una comprensién
puramente artesanal de la puesta en escena, con los correspondientes
controles eclesidsticos y, por ejemplo, con una lucha constante contra
el desbordante oficio de actor en las obras de teatro religiosas. Los sim-
bolos podian ser imagenes, edificios, rituales o también escenificaciones
de obras religiosas, pero su cualidad simbdlica siempre radicaba en que
eran aquello que mostraban. Lo simbdlico es precisamente la fusién de
aquello que debe presuponerse como distinguido; es la paradoja trans-
formada en forma. Asi, la Revelacién era, como representacién simb6-
lica, parte del mundo real, y no solamente una mera cuestién de fe. Lo
que de esta manera aparecia como «ser», obtenia al mismo tiempo una
pretensién normativa. Deberia ser, al igual que es. Deberia, por tanto,
segiin la l6gica de la metafisica ontolégica, no ser aquello que no es, y
de acuerdo con ello las opiniones divergentes deberian tratarse como
error 0 como contravencién de la norma.

La fusién entre descripcién y descrito se quiebra en el siglo escéptico
que sigue a la Reforma. Los rituales, cuando existen muchos y sobre los
que cada cual sostiene que los propios son los tinicos verdaderos, se re-
conocen como escenificaciones que, como tales, no brindan ninguna ga-
rantia de que la religién se dé en ellos. Ahora, en lugar de creer en ellos,

291



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

hay que preguntar por la sinceridad del corazén?. El «otro lado» de la
comunicacién religiosa, el mundo inalcanzable a esta comunicacién, se
aloja en la conciencia individual, dnica instancia que es capaz de aclarar
su relacién con Dios. De acuerdo con ello, se debe hacer hincapié en la
formacién familiar y escolar. Para este fin, ayudan los textos ahora dis-
ponibles gracias a la imprenta, que liberan las repeticiones de férmulas
(por ejemplo, el paternoster) de una cultura primariamente oral de la
que habian dependido. Los simbolos se entienden ahora como un indi-
cio de algo que no son ellos mismos. Se disuelven en signos, emblemas,
alegorias, dentro de un desarrollo social de la semdntica al que la religion
no puede sustraerse. El arte comienza a elaborar un mundo propio de la
apariencia bella que se basta a si misma. La resistencia religiosa contra
este mundo fracasa tanto del lado protestante como del lado de la Con-
trarreforma, dejindole a la religién solamente un enclave de arte sagra-
do que ya no se reconoce como tal en el sistema arte. Simultineamente,
se desarrollan hacia un sistema de transaccién los mercados del sistema
economia, transaccién que ya no determina de forma excepcional la
satisfaccién econ6mica de las necesidades, sino que lo hace como regla.
Incluso la cultura nobiliaria, que representa la supuesta cispide del sis-
tema —pero precisamente sélo la representa—, confirma esta imagen
de una realidad frente a la cual el individuo solamente puede compor-
tarse como un reflejo. Con todo esto, se vuelve un problema el indivi-
duo que actiia en las cuestiones sociales: un problema para si mismo y
para los demdas?’. En las formulaciones extremas de un Baltasar Gracian,
todo lo que el mundo ofrece se vuelve imagen, apariencia; y uno sola-
mente puede salvarse con la sabiduria mundana, pero también religio-
samente, si adopta el supuesto de que todo es lo opuesto de aquello que
parece ser?®. El contemptus mundi se vuelve contra la religién misma.

La consecuencia para la religién es que la fe en la Revelacién debe
anclarse ahora en el individuo, y esto bajo la forma de la autenticidad
de la propia fe. La concentracién sobre la verdad interior frente a las
corrupciones exteriores, concentraciéon atin considerable en Lutero, es

26. Resulta sintomético que ahora se necesite el término negativo correspondiente:
insincérité, insincerity se agregan a la lengua en el siglo xvi.

27. Para esto especialmente cf. J.-C. Agnew, Worlds Apart: The Market and the
Theater in Anglo-American Thought, 1550-1750, Cambridge, 1986. Para la inutilidad de
una polémica que se retrotrae a la utilidad —utilidad en el mis all4 o en el mis aci— cf.
también R. Fraser, The War against Poetry, Princeton, N.]., 1970.

28. Asi en Baltasar Gracién, Criticén (1651-1657), ed. alemana, Hamburg, 1957 [El
Critic6n, Citedra, Madrid, 1984]. Que el permiso de impresién burocrdtico que exigia
su orden result6 ser un problema durante toda su vida para Gracidn, problema que tuvo
que esquivar y que pudo hacerlo, es algo que se ajusta bien a este cuadro de inseguridad
generalizada.

292



AUTODESCRIPCION

algo que no se sostiene ante una pesquisa més intensiva. Se percibe muy
pronto que la autenticidad no puede comunicarse, de tal manera que
la comunicacién (y con ella la Iglesia) cae a fin de remediar la duda. El
problema siempre renovado de la contradiccién entre aspectos constati-
vos y performativos de la comunicacién retorna bajo la nueva forma de
la duda ante la sinceridad individual. S6lo este contexto hace compren-
sible la tesis de Weber de que la redencién se busca en el contundente
éxito mundano —para el cual no escasean los signos externos, comu-
nicables— en lugar de buscarse en la religion. Pero con ello no queda
contestada la pregunta sobre cémo puede reaccionar la religién frente a
algo asi en su propia autodescripcién.

La religién puede regenerarse como organizacién y permanecer en
actitud de espera, a fin de comprobar si los individuos aceptan su «ofer-
ta» o no. Con esto, la religién se ajusta a una sociedad que considera
como «secularizada». De acuerdo con ello, su Dios se vuelve un Dios
que offece su amor y deja en manos de los seres humanos la decisién
acerca de la aceptacién o del rechazo. Y entonces la Revelacién significa
que al menos se cree en esto y que no se tiene esta distincién por una
mera autosugestién de la Iglesia que no se debe tener en cuenta. Lo que
resta es la oferta de una posibilidad para darle sentido al mundo y a la
propia vida; y el saber de que la sociedad se empobreceria si esta posi-
bilidad dejara de existir.

Luego del descubrimiento de una nueva semintica de la «cultura»,
y dentro del proceso de un tratamiento comparativo de las «religiones
universales» para llegar finalmente, en los siglos XVIIl y XIX, a comparar
todas las religiones entre si, surgen novedosos problemas de autodes-
cripcién, los cuales ya no pueden solucionarse retornando a dogmaéti-
cas u ortodoxias especiales. «<Dogmaitica», «dogmatico», «dogmatismo»
poseen una connotacién negativa en la nueva comunicacién social. En
lugar de ello, se buscan nuevas posibilidades de determinar el sentido de
la religién, y se las encuentra en la antropologia.

Al «ser humano» se le atribuye la necesidad de darle sentido a su
vida. El ser humano quiere tener la certeza de estar llevando una vida
con sentido o al menos de eludir la sensacion de carencia de sentido, de
lo absurdo de su existencia mundana. La religién se comprende ahora
como una «oferta» que reacciona ante esta necesidad de sentido. Esto
debe y tiene que suceder en formas que varian histéricamente y que
extraen su plausibilidad de las correspondientes circunstancias sociales
y culturales. La férmula de unidad para esta variacién de las formas se
fija en la experiencia subjetiva del «ser humano» y de esta manera se
externaliza. Con ello, se adecua a un mundo que se describe como se-
cularizado y se ajusta a una comunicacién social que puede utilizarse y

293



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

comprenderse de forma no-religiosa. La antropologia, por tanto, firma
como filosofia, cuando no lo hace como ciencia.

Que en la atribucién religiosa de una necesidad de sentido se si-
gue tratando de una autodescripcién de la religion es algo que puede
reconocerse sin dificultad. La vieja preocupacién por la salvacién y la
redencién puede desdogmatizarse casi sin fisuras y trasladarse a la nueva
preocupacién acerca del sentido. En esto, el «ser humano» es una fic-
cién que no se corresponde con ninguna realidad. Se ignora sistemitica-
mente la inmensa diversidad de las experiencias individuales del mundo
en todos los tiempos; las informaciones correspondientes se rechazan u
«olvidan», también sistematicamente. La necesidad de sentido atribuida
al «ser humano» es ya la explicacién a la cual la religién tiene la esperan-
za de poder dar respuesta. La solucién del problema ya preexiste en el
tesoro de formas de la religién y en el discurso acerca de la «salvacién»
y la «redencién»; tinicamente se agrega el descubrimiento del problema.

Lo que tiene que impresionar al observador experimentado en la
teoria de sistemas es que la clausura de la autodescripcién del sistema
se alcanza por medio de una externalizacién. Pero esta externalizacién
es una prestacion propia del sistema, un valor propio de sus modos au-
topoiéticos de operar, un constructo cognitivo, con el cual se vuelve a
introducir en el sistema la diferencia entre sistema y entorno. El sistema
se «gbdeliza» a si mismo, para de esta manera poder convencerse de
su clausura. Al mismo tiempo, queda claro que la autodescripcién del
sistema como reflexién del sistema en el sistema constituye una presta-
cién especial, que aparece bajo determinadas condiciones sociales, pero
que no es necesaria en la praxis religiosa y tampoco se encuentra en la
posicion de generar dudas ante la fe. Pues nadie se dejard convencer de
la sinceridad de su fe religiosa si se le dice que es necesaria para dotar
de sentido a su vida. También desde esta perspectiva la comunicacién
de esta oferta resulta paradéjica y propensa a la deconstruccién. La
ejecucion performativa de una comunicacién de esta especie contradice
aquello que afirma constativamente.

v

Las autodescripciones tienen su motivo —asi habiamos comenzado el ani-
lisis— en la observacién de una diferencia autoproducida entre sistema y
entorno. Se puede aceptar una agudizacién de este problema para todos
los sistemas funcionales de la sociedad moderna. Esto garantiza el caric-
ter comparable de los correspondientes hallazgos y su valoracién para los
esfuerzos por comprender la sociedad moderna. Con este trasfondo se

294



AUTODESCRIPCION

puede preguntar muy bien por la especificidad de las autodescripciones
de cada uno de los sistemas funcionales, y aqui, por tanto, de la religi6n.

Uno de los hallazgos mis llamativos consiste en la multiplicidad de
religiones universales que se distinguen unas de otras, y mucho mis atin
la multiplicidad inabarcable de sectas religiosas, de cultos, de movimien-
tos, a menudo con una existencia muy reciente y una duracién muy es-
casa. Si se parte de una red comunicativa que abraza al planeta, es decir,
de un sistema social global, llama la atencién que no exista una religién
global que sea una en sus fundamentos. Esto no debe impedirnos (bajo
el supuesto de determinados principios tedrico-sistémicos) admitir un
sistema funcional para la religién como subsistema de la sociedad glo-
bal. Pues la comunicacién religiosa se distingue en todas partes de las
comunicaciones orientadas de otra manera. Las fronteras sistémicas es-
tin dadas y se reproducen. La movilidad interregional y el aumento de
velocidad de algunas formas religiosas —bien sean cultos y sectas re-
cientes, bien formas con una larga tradicién, que solamente ahora se ex-
panden por todo el orbe bajo el magnetismo de intereses por la mistica
y el esoterismo religiosos— hablan de un contexto social globalizado de
religiones de la mas diversa especie?. Incluso los sincretismos més fas-
cinantes de proveniencia indigena, africana y europeo-cristiana en los
margenes del catolicismo sudamericano atraen la atencién hacia muta-
ciones de forma que no controla ninguna religién. Ademis, la sociedad
global —y de manera mds general, las caracteristicas especiales de las
condiciones de vida modernas— ofrece un campo fértil a innumerables
formas nuevas de comunicacién religiosa, pero también a una radicali-
zacion y revitalizacién de antiguas religiones, como por ejemplo el is-
lam3%; y esto bajo la forma de una rivalidad reflexiva. Evidentemente no
se llegara, y mucho menos bajo el pilido signo del «teismo», a una reli-
gi6n global tinica. La ley de Parsons, segin la cual la cultura reacciona
ante la intensificaci6én de la diferenciacién estructural con una generali-

29. R.Robertson, «The Sacred and the World System», en P. E. Hammond (ed.), The
Sacred in a Secular Age: Toward Revision in the Scientific Study of Religion, Berkeley, Cal.,
1985, pp. 347-358, especialmente pp. 352 s., incluso admite que la «globalizacién» de
las relaciones humanas constituye uno de los factores esenciales en la actual revitalizacién
de la religién, en la extensi6én de los fundamentalismos de todo tipo y en la tematizacién
religiosa de la situacién humana en la sociedad moderna. Cf. también R. Robertson y J.
A. Chirico, «<Humanity, Globalization and Worldwide Religious Resurgence: A Theoreti-
cal Exploration»: Sociological Analysis 46 (198S5), pp. 219-246; y, a manera de resumen,
R. Robertson, Globalization: Social Theory and Global Culture, London, 1992.

30. Para esto cf. especialmente M. Abaza y G. Statu, «Occidental Reason, Orienta-
lism, Islamic Fundamentalism: A Critique», en M. Aalborgy E. King (eds.), Globalization,
Knowledge and Society, London, 1990, pp. 209-233. Cf. también P. Beyer, Religion and
Globalization, London, 1994.

295



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

zacion mds fuerte de su simbolismo de unidad, encuentra aqui fronteras
evidentes. Una semdntica que quisiera hacer justicia a esta generaliza-
cién tendria que renunciar a las tradiciones religiosas, a los mitos y
textos, y probablemente ya no seria reconocible como religién. Esta se-
maéntica podria ain defender un cédigo de la religién con la distincién
entre trascendencia e inmanencia, pero ya no lograria reespecificar este
c6digo con programas aceptados de manera general. La razén de este
limite a la generalizaci6n tiene que encontrarse en la misma religion.

Lasreligiones ya se encuentran dispuestas a la diversificacién porque
ninguna religién admite una refutacién a través de criterios externos. La
Tor4, por ejemplo, es para los judios un texto autorreferente, completo
y cerrado, que no admite ningtn punto de referencia externo para su
interpretacién. Pero por eso mismo se le conceden luego a la interpre-
tacién libertades de espiritualizacién del sentido y de la controversia®!.
La fe cristiana, que apuesta fuertemente por el caricter histérico tinico
de la aparicion de Cristo, y que por eso mismo se aisla, es inmune frente
a la investigacién histérica. Quizis obtenga estimulos de los resultados
de esta investigacion para una interpretacioén del dogma, pero la valora-
cién termina ante la realidad bésica del dogma. Con mucha més razén
se encuentran protegidos los mitos y ritos de las culturas tribales o de
sus descendientes actuales contra los anilisis y los controles de calidad.
Cuanto mais avanza la diversificacién de las formas de creencia en todos
los niveles de refinamiento intelectual, tanto mis se vuelve la diversidad
de formas un argumento para el rechazo de controles externos. Las
fusiones no se encuentran de ningiin modo excluidas; pero cuando se
han formado, se clausura su continuidad de formas. También los cultos
sincréticos de alto grado en la Modernidad periférica deciden ellos mis-
mos, y en base a su propio esquema formal, acerca de la admisién de
nuevas figuras o de la divisién y sintesis de los espiritus conocidos. So-
lamente de esta manera pueden dotar a los cambios de estructura —que
pueden interpretarse como una adecuacién a la propia expansién o a
las condiciones cambiantes de la represion— de efectividad religiosa. A
partir de esto se producen inevitables demarcaciones dentro del sistema
religién. Las otras religiones son precisamente otras religiones. Uno casi
siente recordar el aislamiento genético de las poblaciones en la evolu-
cién biolégica. Pero éste no es un argumento con fuerza probatoria,
sino en todo caso un paralelismo instructivo. El motivo del aislamiento
de las religiones debe buscarse en la especificidad del medio del sentido
y con ello en la funcién especial de la religion.

31. Cf., por ejemplo, ]J. Faur, Golden Doves and Silver Dots: Semiotics and Textuali-
ty in Rabbinic Tradition, Bloomington, Ind., 1986.

296



AUTODESCRIPCION

El motivo de esta clausura no solamente operativa, sino también se-
méntica, podria radicar en la sinceridad con que se remite todo sentido
y en la funcidn especifica de la religion, es decir, transformar la indeter-
minabilidad en determinabilidad y desplegar las paradojas del sentido
codificado lingiiisticamente (positivo/negativo). Formulado al estilo de
Nicolas de Cusa: el mundo es una diversidad transformada contingen-
ter en unidad y sin fundamento cognoscible. Sin fundamento (Grund)
cognoscible: precisamente ésta es la razén (Grund) para admitir a Dios.
Pero esto se encuentra formulado desde una 6ptica cristiana. Abstra-
yendo a lo puramente l6gico, una paradoja se puede desplegar de muy
diversas maneras, y el contingenter no se relacionaria solamente con las
formas esenciales del mundo del ser, sino también con las formas de la
fe, del observar, del describir.

Las formas de la fe adoptan por eso la forma de una dogmatica que
se fija en contra de otras posibilidades. Esto se sigue inmediatamente de
la funcién de la religién. Las dogmaticas prestan el servicio de la exclu-
sién, por tanto la inclusién de la exclusion de lo desconocido, y de esta
manera se exponen operativamente a la presién de la repeticién; tienen,
por tanto, que identificar y recordar. Se erigen contra las posibles dudas
y contra las dudas reconocidas como posibles. Esto también significa
que a lo sumo se reservan la auto-refutacién y que hacia el exterior de-
ben mostrarse como no irritables.

Como forma de una mismidad elaborada, una dogmatica se desa-
rrolla segiin el principio de la adecuacién a si misma. La religién cristia-
na conoce solamente un Espiritu Santo (aunque sus textos no son para
nada univocos a este respecto), y para las funciones de la diversificacién
crea figuras especiales como los dngeles o los santos. Las religiones mas
simples conocen muchos espiritus, no se atreven a realizar la compleja
distincién entre espiritus y dngeles, y ni siquiera tendrian la posibilidad
de reconocer santos (a diferencia de los poseidos) y distinguirlos. De
la dogmatica en el sentido de una fijacién explicita de la tradicién y la
doctrina se habla solamente en el caso de las religiones universales con
articulos de fe estipulados. Pero la reserva latente de la auto-refutacién
vale de manera general, se encuentra dada inmediatamente con el senti-
do de la religién (re-ligio) y con el principio de la autoadecuacion.

Cuando bajo estas condiciones se llega —si realmente se hace— a
la evolucién de una semantica religiosa, apenas si se puede evitar una
diversificacién de las especies. Esta tiene lugar dentro del sistema socie-
dad y encuentra en la sociedad el sostén y la limitaciéon de lo posible.
Las religiones deben seguir siendo plausibles en vista a las estructuras
sociales dadas, y esto tanto més cuanto que lo que buscan es la distancia
o la especulacion con el rechazo. Pero este containment, este estar-con-

297



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

tenido, es, por su parte, una variable evolutiva, cuyo efecto de sostén
y de limite se modifica en el proceso evolutivo de la totalidad social.
Piénsese en los efectos muy discutidos de la escritura y laimprenta, pero
también en la partida de un orden social estratificado y en su disolucién
en el pasaje a una diferenciacién funcional primaria.

Tanto la escritura como la diferenciacién funcional aflojan los lazos
y amplian las posibilidades de que las variantes de la religién se afirmen.
La transmisién escrita separa los textos y se los cede a la exégesis, a la
explicacién oral, a la reproduccién hermenéutica de textos a partir de
textos. La notable inmunidad de la Edad Media cristiana frente a la so-
fisticada erudicién judia y drabe constituye un ejemplo de ello*2. Y ante
todo, la autonomia autopoiética del sistema religién protege contra la
exigencia de una unién no-critica con las opiniones sociales corrientes;
y esto fortalece, si bien en el entorno social del sistema religién surgen
sistemas funcionales que se reproducen de forma reconocible solamente
a través de sus valores propios.

Estos valores propios pueden adoptar la forma de dogmas religio-
sos, valores que se siguen en la fe y que por eso mismo se ven confir-
mados. Desde un punto de vista tradicional, la dogmaética simboliza la
autenticidad de los fundamentos de la fe. Hoy en dia, las dogmaiticas
parecen obrar mds bien como un diferencial, como un punto de bifur-
cacién en el cual se pueden aclarar los contextos de decisién y eliminar
inconsistencias. Las dogmaticas offecen ayuda orientadora, siempre que
no se prefiera decidirse por una religién de manera intuitiva o por «sim-
patia». Si la dogmadtica se entiende como diferencial, entonces también
pierde importancia la vigilancia de la frontera entre ortodoxia y herejia
acargo de la teologia fundamental. Esto no quiere decir que los dogmas
pierdan su significado. De todos modos, los dogmas marcan determina-
dos contenidos de fe y, al mismo tiempo, desestiman qué posibilidades
se tendrian del otro lado, con otras religiones o sin fe alguna.

El resultado de este andlisis es paraddjico solamente en apariencia;
justamente porque se ha formado una sociedad global y un sistema reli-
gioso global es por lo que hay que contar con una diversidad creciente de
religiones. Precisamente los factores que desencadenaron la tendencia a
una conformacién de un dnico sistema social global —a saber: la comu-
nicacién ampliada tecnolégicamente (escritura, imprenta, electrénica) y

32. También se puede probar esto de manera inversa, a saber: apoyindose en la falta
de consecuencias de las excepciones de tipo local; por ejemplo, en la mayoria de escuelas
de fe con las mas diversas tendencias y, por ello, en los esfuerzos «ecuménicos» en el
Otranto del siglo xi1, tal como se pueden contemplar atn hoy en el célebre mosaico de las
catedrales.

298



AUTODESCRIPCION

la diferenciacién funcional— son los que contribuyen a posibilitar aque-
llas religiones que se apoyan en tradiciones textuales diferentes o que se
constituyen de manera nueva, tanto en los centros como en la periferia
de la civilizacién moderna. La semantica del New Age proveniente de
California; el culto de Maria Lionza en Venezuela, que atrae a las capas
de la poblacién oprimidas racial y socialmente; la secta Tenri, proyecta-
da fundamentalmente para las clases medias japonesa y americana que
hacen carrera (mensaje: en toda desgracia siempre puede encontrarse
algo bueno); los circulos esotéricos de las ciudades universitarias euro-
peas, o el espiritismo orientado a la reencarnacién, que también posee
efectos terapéuticos, de los intelectuales sudamericanos («cardecismo»,
de Allan Kardec): no puede esperarse que todo esto pueda integrarse en
una descripcién total «del» sistema religién. Pues esto conduciria, como
puede suponerse, a una renuncia a la posible delimitacién del sistema
religién y con ello a una devaluacién sin més de lo religioso.

En lugar de ello, encontramos un sistema (iun sistema!) con una ma-
yoria de autodescripciones no integradas. Como caracteristica comin
puede establecerse: codificacién, funcién y delimitacién frente a la co-
municacién no-religiosa. Esto posibilita operaciones «transunitivas» en
el sentido de Gotthard Giinther, por tanto un switching de una contex-
tura a la otra, es decir, de una distincién conductora a la otra. Incluso
las diferentes formas en que se acepta autovalidar la fe es parte de una
de las caracteristicas constantes. No se llega a un centralismo de la au-
todescripcién, como se encuentra en las discusiones tedricas del cono-
cimiento, del derecho o de la economia, en donde solamente terminan
compitiendo diferentes teorias y su competicién se dirime a menudo en
el terreno cientifico o «filoséfico». En lugar de esto, se encuentra una
notoria capacidad de adecuacién a diferentes directrices locales y socio-
estructurales, a diferentes variantes de piblico, a diferentes condiciones
de inclusién y exclusion. La impresién de la diversidad y vitalidad de
la comunicacién religiosa, que contra todos los prondsticos de sequia
de este pantano de misticismo e irracionalidad —es decir: contra Com-
te— se ha impuesto al final de nuestro siglo incluso en la sociologia de
la religién, se encuentra justificada tanto empirica como tedricamente.
Y también las autodescripciones del sistema religién deben adaptarse a
este estado de cosas.

Las religiones universales de la tradicién habian trabajado con re-
presentaciones como «simbolo» o «signo», o sus equivalentes semdanti-
cos. Esto presuponia la distincién entre signo y significado. La semiolo-
gia autocritica que arranca con Saussure ha reformulado, por un lado,
esta distincién (signe es la diferencia entre signifiant y signifié), y por
otro la ha deconstruido. Se habla (con conciencia del absurdo) de la

299



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

utilizacién no-referencial de signos. Pero en correspondencia con esto,
del otro lado de la forma del signo tendria que haber algo designado,
al que no corresponde ningiin signo, un signifiant sin signifié, y por
tanto sin signe. ¢Es esto lo que se quiere decir con la trascendencia?

Pero en tal caso habria que seguir aceptando, como en el caso de la
lengua, una relacién de signos, una diferencia entre lo que designa y lo
designado, para poder hablar de las traducciones. Se puede prescindir
de una lengua global porque las traducciones son posibles. Lo mismo
habra que hacer para el sistema religioso global.

\Y%

El haber comprendido que el sistema religion tiene que renunciar a una
autodescripcién tinica del sistema total o que tiene que externalizarla
como antropologia no nos impide que sigamos formulando preguntas.
Al contrario: el colorido de las imdgenes ofrece el estimulo de buscar
formulaciones de problemas que pudiesen ordenar la abundancia de
fen6menos; y el punto de partida puede volver a ser el siguiente: équé
cosa engendra la diversidad?

El presupuesto es aqui, como en los demas casos, la evolucién: que
siempre existié aquella religién en la cual era posible injertar las desvia-
ciones a lo dado (idistinciones!). Incluso cuando se trata del take-off de
un sistema autopoiético que se clausura operativa y semanticamente, el
estado anterior tiene que ser interpretable para el sistema como religiéon;
pues de lo contrario la diversificacién religiosa de formas no surgiria a
partir de ello, sino alguna otra cosa. E incluso si la religién ganase sus
formas de validez dltima en el plano de la autoorganizacién reflexiva,
esto supondria una rica «microdiversidad» de la comunicacién religiosa.
Partiendo de aqui, se pueden distinguir al menos dos modos diferentes
de solucién, distincién que ya es un producto de la evolucion.

Desde siempre, e incluso hoy, surgen nuevos cultos, con frecuencia
(por ejemplo en el periodo helenistico de la Antigiiedad o en la época
actual) en gran niimero; es como si la energia religiosa fuese conducida
a través de estas fuentes. A esto se llega cuando disminuye la prestacién
de inclusién de las formas religiosas disponibles y la funcién de la reli-
gién ya no se cumple aceptablemente. En la cultura antigua esto es vali-
do para el proceso de envejecimiento de las figuras homéricas, que se in-
cluyen solamente en las genealogias nobles, pero ya no en la religién; y
también es valido para la secularizacién de la poesia, especialmente de la
tragedia. En nuestros dias, son mis bien los efectos de la diferenciacién
funcional, de los cuales la religion se beneficia de diferentes modos: ha-

300



AUTODESCRIPCION

cen que la comunicacion religiosa sea visible como modo de operacién
especifico, y esto no solamente en la situacién, sino sobre la base de fron-
teras sistémicas duraderas. Esto dificulta, por ejemplo, una persecucién
politica de los disidentes religiosos, aunque sea por razones politicas®.
Ademis, los efectos de la diferenciacién funcional provocan problemas
derivados a gran escala, que no son elaborados adecuadamente en los
sistemas funcionales y que en cierta medida persisten como sobrantes.
Ya habiamos mencionado las diferencias crecientemente flagrantes entre
partes de la poblacién incluidas y excluidas. Pero también las diferen-
cias menos agudas pueden conducir a cuestionamientos de la religién,
cuestionamientos que las religiones universales no contestan o que no lo
hacen de forma apropiada; por ejemplo, en el dmbito de la inseguridad
o el abandono de la carrera, aspectos ambos que surgen constantemente
en la integracién «carreriforme»* entre individuo y sociedad. En ambos
casos, en la exclusién y en el destino para la carrera en el d4mbito de la
inclusién, se llega a nuevas formaciones religiosas; por ejemplo a cultos
que trabajan con estados de trance y que alcanzan la inclusién religiosa
en el 4mbito de la exclusién social, o a intereses esotéricos por parte de
intelectuales, que por su parte se suman a técnicas de «<ampliacién de la
conciencia» o a drogas, y que como acompafiamiento reciben las ideas
religiosas correspondientes.

Se producen otras formas totalmente diferentes de diversificacién
dentro de las religiones universales, y esto como consecuencia de la
fijacién por escrito de textos sagrados y de las dogmadticas que los in-
terpretan. Como resulta tipico para la escritura, las inconsistencias se
vuelven visibles en la transmisién o también, si se apunta a ello, pro-

33. Esta constatacién de una ventaja de la religién a través de la diferenciacién fun-
cional se relativiza bastante cuando se piensa que queda en manos de la autonomia del
sistema politico el definir qué movimientos religiosos son politicamente peligrosos. Esto
se muestra en regimenes orientados de manera nacionalista y sobre todo en regimenes
de partido iinico, que dejan en manos del partido la definicién de las dnicas opiniones
vélidas o, mis concretamente, en los problemas de los regimenes asiaticos de orientacién
marxista con monjes budistas. Cf. para esto D. E. Smith, Religion and Politics in Burma,
Princeton, 1965; M. Sacks, «<Some Religious Components in Vietnamese Politics», en R.
F. Spencer (ed.), Religion and Change in Contemporary Asia, Minneapolis, 1971, pp. 44-
66; H. Welch, Buddhism under Mao, Cambridge, Mass., 1972. Cf. ademas U. Phadnis,
Religion and Politics in Sri Lanka, Manohar, 1976; S. ]J. Tambiah, World Conqueror and
World Renouncer: A Study of Buddhism and Polity in Thailand Against a Historical Back-
ground, Cambridge, 1976; S. Suksamran, Buddhism and Politics in Thailand: A Study of
Socio-Political Change and Political Activism of the Thai Sangha, Singapore, 1982.

34. La integracién aqui no se entiende (al igual que en todos los demias lugares)
como armonia, sino como limitacién reciproca de los grados de libertad de los sistemas
implicados.

301



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

ducibles®. Con esto aumentan al mismo tiempo las exigencias de con-
troles de consistencia para preservar la unidad de la autodescripcién
del correspondiente sistema religioso. Simultineamente, cada sistema-
tizacion sensibiliza divisores para los argumentos, y todo lo que se
concibe de manera estricta produce otro lado que no encaja con éste.
El ejemplo mis rico de esta tensién se encuentra en la teologia catélica
de la Edad Media y en los intentos de sus controles politico-eclesids-
ticos con medios organizativos y juridicos. Precisamente el intento de
sistematizar consistentemente la teologia —bien sobre bases cognitivas
o mis bien voluntaristas, bien sobre fundamentos realistas/esencialis-
tas o mis bien individualistas y nominalistas— elaboré las fisuras (por
ejemplo, en la comprensién de los sacramentos o en la temética de
la certeza de la salvaciéon y de la gracia) que finalmente condujeron
al cisma de la Iglesia. Sobre los articulos de fe se puede disputar no
bien hayan sido erigidos, y la disputa no permanece limitada a deter-
minados puntos cuando la dogmitica ha sido pensada sobre bases y
contextos conceptuales. Tan pronto como se llega a cismas en la fe, se
repite el problema consistencia/inconsistencia dentro de unidades que
ahora significativamente se denominan «confesiones». Y mucho mais
que en la totalidad de la Edad Media catélica, las confesiones se han
afanado por sistematizar sus reglas de fe y sus doctrinas teolégicas, a
fin de delimitarse mutuamente. La autodescripcién se vuelve, mucho
maés que antes, un modo operativo que debe asegurar la unidad del
sistema y que, por eso mismo, la pone en peligro.

Para una comprensién de la manera en que se efectda la diversifi-
cacién, una variable clave parece ser el desarrollo de un plano opera-
tivo para la autoobservacién y la autodescripcién de la religién como
religién. Existen evidentemente ambas cosas: se encuentra una génesis
espontdnea de formas desviadas, que tienen oportunidades (en la ma-
yoria de los casos obrando de forma latente) de distinguirse. Pero en
esto la distincién misma puede negarse —de la misma forma en que la
creencia en los espiritus y los cultos magicos se desarrollan como repre-

35. Ya ha sido ampliamente tratado que esto apenas si resulta valido para el budis-
mo, el cual, como religién atea, puede llegar incluso a amigarse con dioses, y en muchas
versiones regionales admite popularizaciones. Cf. H. H. Aung, Folk Elements in Burmese
Buddhism, Westport, Conn., 1962; M. M. Ames, «Magical Animism and Buddhism: A
Structural Analysis of the Sinhalese Religious System», en E. B. Harper (ed.), Religion in
South Asia, Seattle, 1964, pp. 21-52; S. J. Tambiah, Buddhism and Spirit Cults in North-
East Thailand, Cambridge, 1970; S. Piker, «The Problem of Consistency in Thai Reli-
gion»: Journal for the Scientific Study of Religion 11 (1972), pp. 211-229. Quizas la causa
de esto sea que en este caso la autodescripcion del sistema recalca la nada de todas las
distinciones en las que busca su unidad, y justamente por eso puede vivir con distinciones.

302



AUTODESCRIPCION

sentaciones globales dentro de la religién catélica®—. No existe ningtin
tipo de preocupacién por la consistencia, pues el desarrollo de formas
no se encuentra conminado a una autodescripcion de la identidad y de
los limites de la religién. Paralelamente, contintia la problemaitica po-
litico-eclesiastica de la consistencia/inconsistencia, que en ocasién del
surgimiento de una «teologia de la liberacién» —para poner un ejem-
plo— condujo a la pregunta de si con el cisma habia que empezar a
contar con un catolicismo especificamente latinoamericano.
Evidentemente, no existe en el sistema religién actual de la sociedad
global un progreso «civilizador» como lo habia esperado el siglo xvir:
ni en direccién a una creciente penetracion de la religién con elementos
seculares, ni tampoco en direccién a una ecumene moral y cultural.
Estas eran ideas que todavia partian de una autodescripcién unitaria y
orientadora del sistema religidn; y eran representaciones que se atre-
vian a clasificar la totalidad de las formas religiosas desde el punto de
vista de una observacién de segundo orden, es decir, en primitivas y
civilizadas, barbaras, tradicionales y modernas, y que luego contaban
con una fase (como se dice hoy: posconvencional) de descubrimiento
religioso de uno mismo y sus correspondientes comunicaciones. Las
realidades de aquel entonces se intentaban tener en cuenta con la figu-
ra de la simultaneidad de lo no-simultidneo. Pero esta «historizacién»
de la complejidad ya era, por su parte, una respuesta al caricter poli-
contextural de las descripciones religiosas. La unidad del sistema podia
describirse tnicamente de forma histérica en el contexto de una cultura
que reflexiona sobre su caricter de cultura. Incluso esto ya no resul-
ta posible, es decir, se desenmascara ficilmente como «eurocentrismo».
Si se parte, en lugar de esto, de la problemaitica inclusién/exclusién,
y si se hace desde una doble referencia sistémica: con relacién al sistema
sociedad y con relacién al sistema religién, entonces se desemboca en
la pregunta acerca de si y cémo el sistema religiéon puede emplear las
posibilidades propias de inclusién, de tal manera que también compren-
da a personas que se encuentran excluidas de otros sistemas funciona-
les. Ante esta pregunta fracasan las lineas conductoras tradicionales de
la autodescripcién, tal y como han sido desarrolladas por parte de las

36. Recuerdo el suspiro de un alto clérigo catélico con ocasién de una fiesta en
honor de Maria en Andacollo, Chile, fiesta celebrada sobre todo por la poblacién indi-
gena; ignoro si creen en Dios y si son catélicos; que creen en Maria, es algo evidente. El
contraste se podia ver y mas que nada oir: grupos de danza, de motivacién mégica, frente
a la iglesia con sus instrumentos musicales; fuera de la iglesia grupos danzantes esparcidos
(que se diferencian entre si, pero no de la iglesia) que escuchan el avemaria por medio de
altavoces. Por lo demas, los grupos no eran admitidos en la iglesia como tales, sino que
solamente se admitia a individuos a fin de que recibiesen la bendicién dentro del recinto.

303



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

elites pensadoras de las religiones universales, y tal y como han sido
impuestas contra los fen6menos marginales (creencia popular, etc.) de
su sistema. Y luego se recomienda al observador sociolégico el retorno a
un concepto de funcién de la religién que sigue siendo inaccesible para
la autodescripcién del sistema religion.

Sea cual fuere el concepto que se quiera emplear aqui: puesta en
clave de la indeterminabilidad del sentido, férmula de contingencia,
despliegue de la paradoja formal, siempre se trata de la disolucién de
la unidad en la multiplicidad y de la comprensién que algo asi puede
suceder solamente de manera contingente, solamente con una mirada
de reojo puesta en otras posibilidades. En la via clasica de la teolo-
gia, esto constituye una descripcién de la perfeccién del mundo, que es
querido y observado en su diversidad por el Dios tnico. Un socidlogo
podria agregar que el sistema religién escoge (sin por eso «adecuarse»
a la sociedad) de este reservorio de formas aquello que, bajo determi-
nadas condiciones sociales (entre las que se cuenta la tradicién del sis-
tema religién mismo), puede alcanzar plausibilidad. Para el sociélogo,
las autodescripciones del sistema son también operaciones del sistema
que, al igual que todas las restantes operaciones, hacen su aporte a la
autopoiesis del sistema. Quizés estas autodescripciones fijen «dogmas»;
pero incluso éstos contintian siendo inevitables distinciones, esto es,
formas que tienen otro lado: una oposicién o, también un unmarked
space de otras posibilidades. También las autodescripciones se encuen-
tran sometidas —como toda comunicacién religiosa— a una prueba de
plausibilidad. Pueden modificarse o pueden permanecer iguales; pero si
se vuelven inadecuadas, la comunicacion religiosa se desplazari a for-
mas inmediatas de lo sagrado no disciplinadas por ellas. En la teologia
cristiana se encuentran, por ejemplo, tendencias hacia fundamentos
«tebrico-cientificos», tendencias a renunciar a las generalizaciones ex-
cesivas y a retornar a la Biblia¥”. Desde luego que esto presupone el
caricter sagrado del texto.

VI

Para resumir, es necesario indicar una caracteristica general de las au-
todescripciones. Al igual que todas las descripciones, las autodescrip-
ciones son también simplificaciones que dejan fuera todo aquello que
no pueden incorporar. (Habiamos hablado del otro lado de su forma.)

37. Cf. solamente M. Welker, Schopfung und Wirklichkeit, Neukirchen/Vluyn,
1995.

304



AUTODESCRIPCION

Este efecto de exclusién no aparece solamente cuando una dogmitica
se esfuerza por la consistencia. También surge cuando se trabaja con
paradojas explicitas o con férmulas ambivalentes; pues también estas
técnicas retdricas tienen en la base las distinciones correspondientes,
que se utilizan y sabotean al mismo tiempo. Se trata de un fenémeno
concomitante de toda constitucién de un texto. Debido a ello, las au-
todescripciones no pueden entenderse solamente como «discursos» o
interpretarse como textos. De la estructura simplificada se sigue que las
autodescripciones son sensibles a las distorsiones que parten de 4mbitos
del sentido que no se habian tenido en consideracién.

Por tanto, una autodescripcién no dirige solamente aquello que la
confirma, sino también aquello que le depara dificultades. No asegura
solamente la fe recta, sino que al mismo tiempo determina lo que tie-
ne que rechazarse, incluso cuando se impone. La autodescripcién no
reproduce solamente sus textos, sino también aquello contra lo cual
se dirigen los textos, lo hagan de manera abierta o larvada3®. Ya hemos
anotado maés arriba que la religiosidad con sentido debe comunicarse en
el medio del sentido y que en el empleo de sentido no se puede eludir la
comprensién de que también son posibles otras formas, formas contra-
rias®. Un ejemplo actual seria el tratamiento de las cuestiones sexuales
en la Iglesia catélica®. Por tanto, también aqui se debe distinguir de
manera doble: por un lado, la fijacién de conformidad y divergencia,
y por otro lado aquello que esta distincién excluye como irrelevante,
como unmarked space.

Si aceptamos que las autodescripciones de la religiéon buscan una
distancia hacia la sociedad que las circunda —si es que no llegan a pro-
meter una redencién de ella—, entonces se vuelve reconocible el riesgo
a largo plazo de todas las dogmatizaciones. Su esquema puede referirse
a una sociedad que ha cambiado sus estructuras y que, mediante ello,
hace que se vuelva obsoleto aquello de lo que la religién toma distancia.
También desde esta perspectiva el problema podria quedar desactivado
por una multiplicidad de diferentes ofertas religiosas y una especie de
«orientacién en el mercado» con miras a las disposiciones individuales
para la fe. Por un lado, se hace uso con mayor energia de la funcién de
las autodescripciones a través de querellas internas de la religién en tor-

38. Para las tesis correspondientes en las ciencias de la literatura cf. H. de Berg
y M. Prangel (eds.), Kommunikation und Differenz: Systemtheoretische Ansdtze in der
Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen, 1993; Id. (eds.), Differenzen: Systemtheorie
zwischen Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tiibingen, 1995.

39. Véase supra, capitulo I.

40. Cf. dnicamente S. H. Pfiirtner, Kirche und Sexualitit, Reinbek, 1972; una publi-
cacién que le cost6 la citedra a su autor.

305



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

no a los limites; pero, por otro lado, esto produce un amplio espectro
que apunta a aspectos muy diversos de la sociedad moderna; un espec-
tro que puede abordar las necesidades de las capas desfavorecidas racial
y socialmente (y no solamente bajo la forma de la asistencia social), y
que, por otro lado, también tiene algo que decir a los intelectuales cri-
ticos con la Modernidad. Evidentemente, casi no existen movimientos
religiosos que puedan sobrevivir sin autodescripciones elaboradas y
que se dejen llevar tinicamente por la devocién. Incluso la devocién
necesita razones. De esto ya se ocupa la existencia de una cultura escrita
y el modelo de las religiones universales. Con mds fuerza de lo que se
puede suponer para las sociedades antiguas, las operaciones religiosas
elementales se encuentran hoy determinadas por descripciones sistémi-
cas. Y esto no puede sorprender si a fin de comparar recurrimos a otros
sistemas funcionales: por ejemplo, la importancia de las teorias econ6-
micas para los intentos de autopilotaje de la economia y la importancia
de las teorias de management para la planificacién de la organizacién, o
la importancia de las redescriptions del arte del pasado para la creacion
de nuevas obras de arte.

Toda autodescripcién debe confiarse a problemas légicos que no
se pueden solucionar con la légica clasica bivalente (y por consiguien-
te con la metafisica ontolégica). Mientras se hable de descripcién, se
presupone una distincion entre descriptor (sujeto) y descrito (objeto);
al mismo tiempo, el caricter reflexivo de la autodescripcion sabotea
exactamente esta distincién que le presupone. Algo que debemos dejar
abierto es si alguna vez, como esperaba Gotthard Giinther, podrin de-
sarrollarse 16gicas con estructuras mas ricas que logren hacer frente a
este problema. Pero los problemas l6gicos deben disolverse de alguna
manera, y si no es posible mediante la l6gica, entonces se puede hacer
por medio de la imaginacién.

Con todo esto no se ha resuelto nada sobre la importancia de las
teorias sociolGgicas para el desarrollo de nuevas autodescripciones del
sistema religién o para la modificacién de las tradicionales. Por supues-
to que no se trata de comprender las reflexiones del sistema religion
como «sociologia aplicada», o de criticarlas cuando no cumplen con
las exigencias de la critica sociolégica. Las intervenciones en el conte-
nido solamente pueden conducir a deconstrucciones y a un continuo
cercamiento de los problemas en otras construcciones. Quizés las cos-
mologias religiosas, las teologias o los presupuestos de trasfondo para
las practicas meditativas puedan beneficiarse de la doctrina general de
la forma que se propone del lado de la sociologia. Al menos hoy resul-
ta posible describir con més exactitud a qué se expone uno cuando se
producen las autodescripciones de un sistema. Siempre se puede seguir

306



AUTODESCRIPCION

obrando de manera nostilgica o fanitica, pero ya no mas de manera
ingenua.

En esto presuponemos, como lo hemos hecho continuamente, que
la teoria social de la religién y sus autodescripciones se tratan como un
objeto de investigacién sobre el que se deben producir, segiin criterios
cientificos, juicios que se puedan defender como «verdaderos». En re-
lacién a la propia teoria, las autodescripciones de la religién se carac-
terizan como diferentes. Una relacion totalmente distinta surge cuando
se llega a la comunicacién entre la sociologia y la religién. Entonces la
religion retrocede —desde el punto de vista de la sociologia— a la posi-
cién de un Otro, que participa en la comunicacién y que por eso se tor-
na vulnerable*!. En el confiarse a la comunicacién se exige el escuchar y
el comprender, y también apertura para aceptar o rechazar la propuesta
de sentido. La comunicacién causa inseguridad en un primer momento,
y ya la decisién de participar produce vulnerabilidad. Si bien es verdad
que el participante todavia no se encuentra obligado a aceptar, también
es cierto que se encuentra en una posicién que impone esto como po-
sibilidad. Como minimo, se espera que considere seriamente esta posi-
bilidad. Esto puede conducir a que la posicién desde la cual se rechaza
tenga que articularse sin tener en cuenta si este grado de explicitacién
de la autodescripcién del sistema que rechaza se adapta a él, o no.

41. Para esto cf. K. Krippendorff, <A Second-Order Cybernetics of Otherness»: Sys-
tems Research 13 (1996), pp. 311-328 (homenaje a Heinz von Foerster).

307






NOTA DEL EDITOR

El trabajo en este libro sobre la religién, que Niklas Luhmann comenzé a
principios de los afios noventa, se vio interrumpido por su enfermedad y
finalmente por su muerte. Ya antes, la inminente publicacién de la teoria
sobre la sociedad! habia dejado en segundo plano todos los restantes
proyectos de publicacién. El tiempo que le restaba a Luhmann tras afron-
tar toda esta actividad no resulté suficiente para dar al presente texto
una versién que le convenciera totalmente. Junto al manuscrito, habia
indicaciones sobre la literatura mis reciente, que evidentemente queria
consultar, pero también breves notas sobre otros aspectos del tema. De
éstas se deduce que el texto debia seguir creciendo. Por tanto, no puede
afirmarse que sélo a causa de esto el presente libro se publica después
de la muerte del autor, ya que el mismo murié antes de la publicacién y
no existe ningin indicio de que Luhmann considerara el texto ya listo
para la imprenta. Pero esto que leemos ahora no se encuentra demasiado
lejos de ese estado. El texto es mucho mas que un mero fragmento, y
probablemente hubiese bastado una pizca mis de tiempo vital para poder
finalizar el trabajo sobre el manuscrito.

La presente version que aparece como libro estd basada en una im-
presién de ordenador que data de febrero de 19972 Evidentemente,
Luhmann ya habia revisado la copia y habia completado el texto en

1. Véase para esto N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M.,
1997.

2. Es probable que aproximadamente en esa fecha se haya entregado a la imprenta
la teoria de la sociedad. Esto podria ser un indicio de que después de ello Luhmann abri-
gase la intencién de concentrarse en La religién de la sociedad.

309



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

diferentes pasajes con adiciones hechas a miquina. En el proceso de re-
dacci6én me limité a integrar estos afiadidos en el manuscrito principal, a
corregir erratas no detectadas hasta ese momento y a completar huecos
en las referencias bibliograficas. Ademas, he actualizado aquellas notas
en que el autor se cita a si mismo a fin de facilitar al lector la orienta-
cién en la versién mis actualizada de la teoria. Siguiendo la costumbre
de Luhmann, el texto fue completado con un indice de materias. Bernd
Stiegler, de la editorial Suhrkamp, y Veronika Luhmann-Schréder, po-
seedora de los derechos, cooperaron en la preparacién de esta publica-
cién, tanto entre si como con el editor, de la manera mis productiva que
pueda imaginarse. Doy gracias a ambos por ello.

Miinich, mayo de 2000
ANDRE KIESERLING

310



INDICE ANALITICO

Absorcién de inseguridad: 205ss

Acoplamiento laxo/Acoplamiento fuerte:
20ss; v. Medio/forma

Actualidad/potencialidad: 20ss

Adivinacién: 78, 144, 217, 221

Aeternitas/tempus: 44, 87

Alianza: 153, 171

Alma: 44, 179s, 231ss

Ambito de exclusién v. Inclusién/exclusién

Amor: 142ss

Anilisis funcional: 150

Antropologia: 14s, 122, 293ss

Autodescripcién: 277ss

— el ser humano como: 293

— secularizacién como: 24S5ss

— simplificacién mediante: 303

Autoridad: 52, 116

Autorreferencia/heterorreferencia: 26

Azar: 219ss

Bautismo: 199
Burocracia: 202s

Caida: 228s

Canonizacién: 216

Carencia de sentido: 22s, 32s

Carrera: 257, 261

Certeza de redencién: 234

Cielo/infierno: 156s

Cédigo/codificacién: 35, 49ss, 59ss, 79ss,
111ss v. tb. Inmanencia/trascendencia

— /diferenciacién: 63

— /divisién: 80

— /funcién de: 109

— /programacién: 81ss

— reflexividad: 61

Cognicién: 40ss

Comparacién: 270

Comunicacién: 38ss, 175s

— ininteligibilidad de: 285

— oral/escrita: 224

— paradéjica: 149ss, 284s

— religiosa: 37ss, 100, 122, 147, 235

= ritual como: 165s

Conciencia: 13, 36s, 98ss, 122

Conflicto mimético: 11, 114

Consistencia/inconsistencia: 301s; v. tb.
Dogmitica

Conversién: 256

Corporacién: 198

Creaci6n: 117

Creatio continua: 141

Cuasi-objetos: 55, 222

Cuestiones de fe

— decisién sobre: 208, 215ss

Culto a los antepasados: 134, 172s, 189

Cultura: 267ss

— religién como: 150, 269s

Decisién: 90s, 208ss, 215ss, 249s; v. tb.
Organizacién

Deconstruccién: 15, 67, 94, 141, 161,
235, 284s

Demonio: 143, 146

311



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Desviaciones d e fin/medio: 209

Diferencia sujeto/objeto: 36

Diferenciacién

— de roles: 168ss, 199, 223s

— de situaciones: 165

— social: 101

Diferenciacién funcional: 96, 101, 109s,
126, 151, 158s, 247, 261ss, 298s

— problemas derivados: 301

Diferenciacién segiin centro y periferia:
248ss

Diferenciacién sistémica: 172

Dios: 95, 129ss

— alianzade: 153, 171

— /alma: 179s, 231ss

— como férmula de contingencia: 132ss

— como observador: 138ss, 231, 246

— encuentro con: 118

— /mundo: 136, 139s

Dioses locales: 186

Discurso (Habermas): 204

Displacement: 244

Distincién: 24ss, 111s; v. tb. Observacién

Doctrina de los trascendentales: 63

Dogmatica: 207, 230ss, 293, 297, 301s

Duplicacién de la realidad: 54ss, 71, 79

Escritura: 172,176, 223ss, 298
Espiritu Santo: 285ss
Estratificacién: 248ss
Evolucién: 182ss, 217ss

Familiar/extrafo: 74, 231

Familias: 188s; v. tb. Culto alos antepasados

Fe: 38,117, 119, 255

— como medio de comunicacién: 178s

Fenomenologia: 12ss, 19, 107s

Filosofia trascendental: 93s, 95

Férmula de contingencia: 129ss

— Dios como: 132ss

Fronteras: 74ss

Funcién: 102ss

— de la religién: 101ss, 111s, 135, 273,
304

— latente: 104s

— /prestacién: 45s

Fundamentacién: 81

Fundamentalismo: 255

Globalizacién v. Sociedad global

Horizonte: 17, 289

Idolatria: 78

Iglesia

— asociacién: 200

— crisis de: 274

— reforma de: 212ss; v. tb. Organizacién

Igualdad: 252s

Inclusién/exclusién: 127, 135, 181, 203ss,
210, 260ss, 301; v. th. Ambito de
exclusién

Incoherencia: 254s

Incomunicabilidad: 147s, 253; v. tb.
Misterio

Individuo, individualismo: 97, 250ss,
292s

Inhibicién (limitacién): 10ss, 15, 55ss, 72

Inmanencia/trascendencia: 57, 69ss, 79; v.
tb. Codificacién; Trascendencia; Insti-
tucién: 200

Integracién: 110, 263

— negativa: 211

Interaccién: 176

Interés: 181

Irritacién: 61

Jerarquia: 63, 223
Juicio final: 87

Lengua, lenguaje: 35
Libertad: 252s

Magia: 76, 221s

Marco (frame): 288s

Mediacién: 73

Mediador: 133

Medio/forma: 16ss, 20

Medios de comunicacién: 176ss

Metafisica, v. Ontologia

Microdiversidad: 193s, 251s, 300

Misterio: 56,72,224

Mistica: 146

Mitos: 76, 100, 166s; v. tb. Ritos

Modernidad, v. Diferenciacién funcional

Monoteismo: 231

Moral: 154s

— estructura polemogénea: 158

— vy religion: 84ss, 151ss, 230

Movimientos de protesta, v. Movimientos
sociales

Movimientos sociales: 194s

Muerte: 43ss; v. tb. Vida después de la
muerte

Mundo: 28, 54

312



INDICE ANALITICO

Nominalismo: 139
Nueva mitologia: 93

Observable/inobservable: 32, 51

Observacién: 24ss

Observacién de segundo orden: 28s, 64s,
159s, 265ss, 271

Observador: 24ss, 29s

— Demonio como: 143, 146

— Dioscomo: 134ss, 138ss, 231, 246

Ontologia: 70

Oposicién, asimétrica: 161

Organizacién: 197ss

— asociacién en: 201s

— autopoiesis de: 215

— iglesia como: 200s

Otro: 307

Paradoja: 18, 51, 57, 64, 67, 103, 115,
119

Paraiso: 249

Pecado: 87s, 281s

Pérdida de funcién: 125

Perfeccién: 136s

Persona: 260

— Dioscomo: 133

Plausibilidad: 47

Policontextural: 246

Politefsmo: 132s

Privacidad: 251

Pruebas de Dios: 136, 141

Realidad: 27

Redencién: 114s, 132s

— de la sociedad: 280ss, 288

Reencarnacién: 238

Re-entry: 25, 30, 40, 75, 220

Reestabilizacién evolutiva: 233ss

Reforma: 213

Religi6n

- auto-observacién/observacién externa:
53, 150, 190ss

— como sistema: 169ss, 299, 302s

— conceptos de: 9ss, 265ss

— diferenciacién: 67, 69, 163ss, 279

— funcién de la: 101ss, 111s

— integracién mediante: 110

= tipos de: 298s

— yarte: 191ss

— y ciencia: 150s, 190ss

— vy familia: 188s

— y moral: 84ss

— y movimientos sociales: 194s

— y politica: 189s

Religiones universales: 173, 225, 228,
238ss

— pluralidad de: 295

Repeticién: 52

Revelacién: 144s, 290

— como comunicacién: 145

— unicidad histérica: 118

Ritos: 76, 165s, 291s; v. th. Mitos

Rol(es): 168ss

— sucesi6n en: 185

Sacerdocio: 169

Sacerdotes/laicos: 170, 199; v. tb. Roles

Sacrificio (victimas): 86, 106

Sagrado: 54s, 56

Sagrado/profano: 79

Secularizacién: 241ss

—~ concepto: 245s

— filosofia trascendental como: 93ss

— historia del término: 242s

Seleccién evolutiva: 227s

Seleccién/reestabilizacién: 230ss

Sentido: 16ss, 224, 296

— como medio: 16ss

— de la muerte: 43ss

Ser humano, v. Antropologia

Simbolos: 291s

Sistema/entorno: 19s

Sistema psiquico, v. Conciencia

Situaciones religiosas: 165

Sociedad global: 236, 239, 295s

Sociologia de la religién: 10ss, 74s, 106,
191, 218s, 241, 266

Taby, violacién del: 56

Técnica: 222

Temas: 171ss

Teodicea: 87, 150, 156

Teologia: 302

— negativa: 34

— secularizacién de la: 260, 264; v. tb.
Autodescripcién

Textos: 23, 58, 80, 149, 173, 284, 305

— funcién performativa/constativa: 235,
284ss, 290; v. tb. Escritura

Tor4: 296; v. tb. Tradicién judia

Tradicién: 58, 226s; v. tb. Tradicién judia

Tradicién judia: 58, 80, 145s, 227, 296

Trance: 168, 169, 285

Transunién: 64, 279

313



LA RELIGION DE LA SOCIEDAD

Trascendencia: 282 Valores de rechazo: 65s
= individuo como: 97 Variacién evolutiva: 185
— personalizacién de la: 133 — autoestabilizacién de: 226
— vy distincién: 111; v. tb. Inmanencia/ — libre de consecuencias: 220
trascendencia Variacién/seleccion: 185s, 220ss
Vida después de la muerte: 44ss, 73, 141,
Universalismo, universalidad: 124 170, 231s
unmarked space, unmarked state: 22, 28, Violence symbolique (Bourdieu): 91s
29, 33, 50,79 Voluntarismo medieval: 139

Valor de designacién/valor de reflexién: 60

314



Niklas Luhmann (1927-1998)

Nacido en Liineburg, estudié derecho en la Universidad
de Friburgo y desempeid diversos puestos en la Admi-
nistracion alemana hasta 1960, afno en el que marché a
Harvard para estudiar sociologia con Talcott Parsons.
A su regreso a Alemania, abandond la carrera adminis-
trativa para dedicarse definitivamente a la investigacion
y ensefianza en sociologia.

Fue habilitado catedrético de esta tltima disciplina
en Miinster y con tal condicion se incorporé en 1968 a
la que hoy es —en gran medida gracias a él— la mas
importante facultad de sociologia, en la Universidad
de Bielefeld. Ademids de haber sido profesor invitado
de diversas universidades, fue miembro de la prestigiosa
Academia de las Ciencias de Renania-Westfalia, asi como
el unico socidlogo que ha obtenido el més preciado ga-
lardon que se puede lograr en Alemania dentro del
campo de las humanidades: el premio Hegel, que le fue
concedido en 1989.

Dentro de su extensisima obra, pueden destacarse
las siguientes publicaciones: Soziologische Aufkldrung
(1970-1995), Gesellschaftsstruktur und Semantik
(1980-1995), Soziale Systeme (1984) y Die Gesellschaft
der Gesellschaft (1997). En esta misma Editorial ha sido
publicado Complejidad y modernidad. De la unidad a la
diferencia (*2005), recopilacion de algunos de sus ensa-
yos mads caracteristicos.






